# Созидая Динамичную Церковь



Переосмысление... Анализ... Исправление... Аналитический взгляд и практический подход к задачам и критериям церкви



#### АВТОРСКОЕ РАЗРЕШЕНИЕ НА ИСПОЛЬЗОВАНИЕ ЭТОГО МАТЕРИАЛА

## ПОЖАЛУЙСТА ВНИМАТЕЛЬНО ПРОЧИТАЙТЕ ПЕРЕД ИСПОЛЬЗОВАНИЕМ

Эта электронная версия материала «Построение динамической церкви» на русском языке может копироваться и распростроняться бесплатно **только** в следующих странах:

- Армения
- Азейбаржан
- Грузия
- Казахстан
- Киргистан
- Такжикистан
- Туркменистан
- Узбекистан

#### Эта электронная версия не подлежит продаже.

Во всех других странах, кроме выше указанных, этот материал **не должен** распространяться в электронной форме. Чтобы использовать электронную копию этого материала, вы должны жить в одной из стран выше указанных. Пожалуйста обратите внимание, что вы не имеете право передавать эту электронную версию тем, кто живет в других странах. Если вы не живете в одной из стран перечисленных выше, пожалуйста срочно удалите этот материал. Спасибо.

Если вы желаете заказать копию этого материала или размножить его, Пожалуйста обращайтесь по следующему адресу:

Издательство: «Рука допомоги»

E-mail: info@rd.com.ua Tel:+380 (44) 331-4643 www.xknigna.com

## Созидая Динамичную церковь:

Переосмысление, Анализ, Исправление...

Аналитический взгляд и практический подход к задачам и критериям церкви

Второе издание

Рэндэлл Хиллебрэнд

Originally published in English under the title:

Building a Dynamic Church: Reexamining... Reevaluating... Revamping... A critical look at your current church or future church plant, by Randall J. Hillebrand

Созидая Динамичную Церковь: Переосмысление, Анализ, Исправление... Аналитический взгляд и практический подход к задачам и критериям церкви

Первое издание, 2008 Второе edition, 2011

© 2008, 2011 Рэндэлл Хиллебрэнд. Все права закреплены. Никакая часть данной книги не может быть воспроизведена, сохранена на электронных носителях или передана в какой-либо форме или какими-либо средствами – электронными, механическими, копировальными или записывающими – за исключением кратких цитат в статьях или печатных обзорах, без получения предварительного разрешения автора.

Library of Congress Cataloging In Publication Data Registration number: TX-6-901-199 ISBN 978-966-651-608-7

Если не указано иначе, ссылки на места Священного Писания даны по Синодальному переводу Библии 1876 года.

Перевод: Андрей Залищук Корректура: Валентин Довгань Редакция: Сергей Омельченко

Дизайн обложки и графического знака "Динамичная церковь Евразии»: Оксана Лихонос

DDD-Studio Design, Киев, Украина

тел.: +380 44 451 5251 e-mail: info@ddd.com.ua

www.ddd.com.ua

## Это учебное пособие посвящено Чарльзу Свободе,

почетному директору и основателю Bible Related Ministries, человеку, ревностному в своей вере и посвятившему большую часть своей жизни помогая церквям быть здоровыми, сильными, растущими и динамичными!

#### ПРЕДИСЛОВИЕ

#### Предыстория

Вскоре после того как я стал христианином в 1982 году, у меня появилось желание приехать в Советский Союз, чтобы работать с руководителями церквей. Оглядываясь в прошлое, интересно отметить, что это желание, или призвание, впервые появилось тогда, когда я был совсем юным христианином, очень мало знавшим о Библии и христианстве. Однако годы шли, а желание оставалось. Наконец в 1994 году, когда я уже нес пасторское служение в церкви в Америке, я впервые приехал в Украину. Во время этой поездки в моем сердце разгорелся огонь желания к этому служению, и мое желание стало значительно сильнее. Это повторилось вновь во время моей следующей поездки в Россию и Украину. После этих поездок я иногда сидел и со слезами на глазах смотрел на карту Украины, висевшую на стене моего церковного офиса, размышляя о том, когда же мне удастся переехать туда для служения.

Приехав в 2001 году в Киев со своей семьей как миссионер от миссии «CrossWorld», первые два года я полностью посвятил изучению языка. После этого в течение одного года я сотрудничал с Киевским христианским университетом в качестве помощника президента. Именно в это время и было заложено основание Динамичной церкви Евразии, а позже были написаны первые главы этого учебного пособия.

#### Динамичная церковь Евразии



Созидая Динамичную Церковь

Динамичная церковь Евразии (ДЦЕ) — это организация, созданная для помощи в подготовке руководителей церквей на территории стран бывшего Советского Союза, иначе известной как Евразия. Название этой организации отражает ее цель: видеть церкви Евразии динамично развивающимися, здоровыми, сильными и растущими. Чтобы достичь этого (как изображено на логотипе организации), динамичная церковь должна быть церковью, созидающейся на основании Слова Божьего. Поэтому ДЦЕ была создана, чтобы помогать

руководителям церквей преобразовывать уже существующие церкви или создавать новые церкви, которые бы действовали в соответствии с библейскими принципами.

#### Учебное пособие

По своим практическим целям – это научный труд о церкви. Другими словами, его содержание охватывает многие из тех вопросов, о которых говорит Библия в отношении церкви и ее функции. Отсюда следует, что задача этого пособия заключается в том, чтобы помочь вам заново переосмыслить,

что Писание говорит по тем или иным духовным вопросам, а затем определить, насколько правильно ваша церковь применяет и демонстрирует эти библейские истины. Для этого в конце почти каждой главы даны вопросы, имеющие целью побудить вас задуматься о деятельности своей церкви и о том, насколько она соответствует библейским критериям.

Раздел применения обычно разделен на два подраздела. Первый подраздел предназначен для руководителей уже существующих церквей. Второй — для основателей церквей и межкультурных миссионеров. Вопросы разделены таким образом потому, что эти две группы находятся на двух различных стадиях развития церкви. В то время как одна группа состоит из руководителей уже существующих церквей, вторая — только начинает церкви. Хотя подразделы применения имеют разную направленность, я советую отвечать на вопросы обоих подразделов независимо от того, каково ваше служение в настоящее время. Это упражнение принесет вам большую пользу.

Вопросы применения включены в это пособие для того, чтобы принести вам практическую пользу. Ваши ответы предназначены только для вас. Помните, что эти разделы принесут вам ровно столько пользы, сколько вы хотите. Другими словами, вы можете быстро дать на них ответы, особо об этом не задумываясь, а затем забыть о них вовсе; а можете вообще на вопросы не отвечать. Другой вариант: вы приносите их в молитве к Богу, серьезно размышляя над каждым вопросом и уделяя время, необходимое для того, чтобы честно и подробно ответить на них. Когда вы станете применять изученное в своей жизни и жизни церкви, это может привести к серьезным изменениям. Эти изменения будут результатом вашего желания и честности. Поэтому вам следует решить, как вы отнесетесь к ценности этого процесса и какие плоды вы хотите от него получить.

Это пособие не претендует на то, чтобы считаться углубленным исследованием какому-либо из раскрытых вопросов. Каждый из этих вопросов рассматривается во многих других книгах. Поэтому я советую вам найти другие книги, в которых сделан более подробный и тщательный анализ данных вопросов, особенно тех из них, которые затрагивают конкретно вас и вашу церковь. При этом, хотя настоящее пособие и не является глубоким исследованием по любому из обсуждаемых вопросов, увидев все требования, выдвигаемые Писанием в отношении поместной церкви, вы все равно можете испытать чувство подавленности. Вот почему вы должны молитвенно разбирать по одной теме за один раз, прорабатывать связанные вопросы и только затем переходить к следующей главе. Это пособие было написано, чтобы быть помочь вам, а не для того, чтобы вызвать у вас чувство подавленности. Пускай же оно и сыграет эту роль.

#### Богословские соображения

Здесь кратко представлены ключевые богословские позиции этого пособия, чтобы вы могли получить максимальную пользу от этого материала. Более полно эти позиции будут представлены по ходу изложения материала.

Во-первых, развитая, функционирующая церковь не должна быть руководимой пастором или общиной, но советом пресвитеров. Пресвитеры –

одним из которых и является пастор – это соответствующие духовным требованиям лидеры, призванные осуществлять надзор и пасти стадо.

Во-вторых, хотя пастор и входит в число пресвитеров, не обязательно, чтобы пресвитер был призван Богом на должность пастора; однако он помогает пастору в выполнении пастырских обязанностей. Поэтому при обсуждении должности пастора в этом пособии большей частью ничего не говорится о должности пресвитера, если только не указано обратное. Однако, когда идет речь о пресвитерах, предполагается, что имеется в виду также и должность пастора.

В-третьих, согласно Писанию, диаконы не являются духовными руководителями, хотя и должны быть духовными людьми. Они слуги церкви. Они, подобно диаконисам, их коллегам женского пола, призваны служить церкви по указанию пресвитеров церкви.

В-четвертых, пасторы и евангелисты снаряжают паству. Их ответственность состоит в том, чтобы снаряжать Тело на дело служения.

В-пятых, там, где используется термин «основатель церкви», речь идет о человеке, организовывающем новые церкви в родной стране.

В-шестых, когда используется термин «межкультурный миссионер», речь идет о человеке, основывающем новые церкви в межкультурном окружении. Хотя миссионер может совершать межкультурное служение в родной стране, обычно миссионерский труд совершается в другой стране, чужой для него.

В-седьмых, евангелист – это человек, труд которого состоит в организации новых церквей либо в качестве основателя новых церквей, либо в качестве межкультурного миссионера.

В-восьмых, «церковь» – это не здание, как в случае с еврейским Храмом. Церковь состоит из верующих в Иисуса Христа, которые по отдельности и вместе взятые составляют Храм Божий. Церковное здание – это просто место, строение. Бог обитает в этом здании не более и не менее, нежели в любом другом здании. Поэтому церковь – это верующие, которые могут собираться в любом доступном месте, потому что Бог обитает в них, а не в здании, как в случае с Храмом, построенным царем Соломоном.

#### Призыв

Пожалуйста, молитвенно подходите к материалу, представленному в этом пособии, чтобы помочь вашей церкви стать воистину динамичной церковью. При этом ожидайте, что, когда вы будете пытаться двигаться вперед, сатана будет подвергать вас нападкам как изнутри, так и вне церкви. Очень вероятно, что наибольшие нападки следует ожидать от вашей собственной церкви и от других церквей. Обычно эти нападки исходят либо от людей, которые не хотят изменяться сами, или не хотят, чтобы изменялась их церковь, либо от церквей, которые увязли в традициях и/или законничестве. Поэтому, если вы желаете применять библейские принципы, которые привели бы к росту, большей динамике, здоровью и силе вашей церкви, вам стоит

ожидать этого и готовиться к таким атакам. Двигаясь вперед, делайте это молитвенно и осторожно, ожидая, однако, что Бог может и сделает великое.

#### Слова благодарности

Выражаю особые благодарности всем, помогавшим в этом проекте. Прежде всего, хочу поблагодарить моих богословских корректоров, уделивших время прочтению наиболее трудных статей и поделившихся важными соображениями. Я благодарен д-ру Джону Вернеру, д-ру Ричарду Каленбергу и Дагу Бриттону. Кроме этого, я благодарен д-ру Джону Вернеру, Брайану Кинзелу и д-ру Марку Сосси за время, которое они уделили на обсуждение со мной различных вопросов.

Я также в долгу перед людьми, делавшими вычитку и корректуру английского варианта пособия. Благодарю мою чудесную жену Анетт, которая является прекрасным помощником, женой и матерью, а также Розмари Формэн – женщину, посвятившую свою жизнь преподаванию.

Заслуживает особых благодарностей также команда переводчиков, задействованных в трудоемкой работе перевода английского варианта пособия на русский язык. Это относится к Сергею Омельченко, редактору этого проекта, Андрею Залищуку, переводчику, и Валентину Довганю, корректору русского текста.

Благодарю также Оксану Лихонос из DDD-Studio Design, Киев, Украина, за оформление титульной страницы и разработку логотипа Динамической церкви Евразии. Ее творческие способности поразительны.

Я также благодарен группе украинских пасторов, нашедших свободное время в своем плотном расписании, чтобы встретиться со мной и поделиться своими мыслями по поводу этого пособия: пасторам Михаилу Андрашко, Виталию Козубовскому, Владиславу Козубовскому, Николаю Злыденному, Владимиру Семенухе, Анатолию Лепаку и Григорию Ступаку.

И последними по счету, но не по значению, хочу поблагодарить церкви и отдельных людей, самоотверженно жертвовавших в течение многих лет, а также за особые взносы, сделавшие возможным появление этого пособия. Их жертвенность будет вознаграждена.

#### Информация об этом издании

Это пособие представляет собой второе издание данной книги. Разница между первым и вторым изданием заключается в том, что были добавлены следующие главы:

- 1. Роль Слова Божьего в служении
- 2. Идеализм в славянских церквях (в приложении)
- 3. Церковь во времена гонений (в приложении)

#### Были сделаны следующие изменения:

- 1. Глава "Реалии новозаветной церкви" переименована в "Церковь: основополагающие истины и обязанности»
- 2. Глава "Снаряжающее служение пастора» переименована в "Снаряжающее служение пастора и евангелиста" и перемещена из раздела «Пастор» в раздел «Организационные вопросы»
- 3. Раздел "Установления Церкви" теперь располагается после раздела «Организационные вопросы»
- 4. Кроме того, были внесены некоторые изменения (часть текста была добавлена и/или опущена) в следующие главы:
  - а. Крещение
  - б. Церковная дисциплина
  - в. Цели церкви
  - г. Рост церкви
  - д. Предназначение церкви
  - е. Реалии новозаветной церкви
  - ё. Определение ролей руководителей церкви
  - ж. Общение
  - з. Материальные пожертвования
  - и. Подготовка проповеди
  - й. Служение
  - к. Поклонение

#### ОГЛАВЛЕНИЕ

| Посвящениеiii<br>Предисловиеiv                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ОСНОВОПОЛАГАЮЩИЕ ВОПРОСЫ         Роль Слова Божьего в служении       1         Предназначение церкви       11         Цели церкви       19         Церковь: основополагающие истины и обязанности       27         Рост церкви       41                                                                  |
| ОРГАНИЗАЦИОННЫЕ ВОПРОСЫ Снаряжающее служение пастора и евангелиста                                                                                                                                                                                                                                       |
| УСТАНОВЛЕНИЯ ЦЕРКВИ<br>Крещение                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| СЛУЖЕНИЯ ЦЕРКВИ       117         Поклонение       125         Общение       131         Служение       141         Благовестие       149         Ученичество       163         Попечение о членах церкви       171         Церковная дисциплина       181         ВОПРОСЫ, ИМЕЮЩИЕ ОТНОШЕНИЕ К ЖЕНЩИНАМ |
| Женщины в церкви                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ПАСТОР Семья пастора                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ЛИЧНЫЙ РОСТ РУКОВОДИТЕЛЯ ЦЕРКВИ Личное время с Богом                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ПРИЛОЖЕНИЕ Трудные места Библии о крещении                                                                                                                                                                                                                                                               |

| Определение церкви                     | 305 |
|----------------------------------------|-----|
| Цикл жизни церкви                      |     |
| Девора                                 | 311 |
| Определение ада (гадес)                |     |
| Покрытие головы женщинами              |     |
| Идеализм в славянских церквях          |     |
| Вопросы, связанные с Вечерей Господней |     |
| Процесс миссионерского служения        |     |
| Побуждение членов церкви к благовестию |     |
| Христианская музыка                    |     |
| Церкви во времена гонений              |     |
| Жены пасторов знают и радость, и боль  |     |
| Об авторе                              | 377 |
|                                        |     |



## ОСНОВОПОЛАГАЮЩИЕ ВОПРОСЫ:

#### Роль Слова Божьего в служении

Самое мощное средство, данное Богом церкви, чтобы оказывать влияние на жизнь людей — это 66 книг, 1 189 глав, 31 240 стихов Библии. Каждая страница Библии представляет собой авторитетное Слово Божье, содержащее утверждения, недвусмысленно представляющие Бога своим Автором. В Библии повсеместно встречаются следующие утверждения: «Так говорит Господь» (410 раз), «слово Господне» (264 раза), «слово Божье» (116 раз), «Писание» (56 раз), «Бог сказал» (36 раз) Эти 882 выражения, наряду с многими другими утверждениями Библии, должны придать человеку Божьему уверенности в его использовании Слова Божьего для возрождения неверующего, а также для преображения и оснащения членов своей церкви. Как сказано в Евреям 4:12: «Ибо слово Божие живо и действенно и острее всякого меча обоюдоострого: оно проникает до разделения души и духа, составов и мозгов, и судит помышления и намерения сердечные». Поэтому оно и способно всецело достичь этих результатов.



#### Его важность

О важности Библии свидетельствует сама Библия на ее страницах. Фактически о ее важности говорит самая длинная глава Библии – Псалом 118. Первые шесть стихов псалма – это наставления, которые открывают ее важность: «Блаженны непорочные в пути, ходящие в законе Господнем. Блаженны хранящие откровения Его, всем сердцем ищущие Его. Они не делают беззакония, ходят путями Его. Ты заповедал повеления Твои хранить твердо. О, если бы направлялись пути мои к соблюдению уставов Твоих! Тогда я не постыдился бы, взирая на все заповеди Твои» (Пс.118:1-6). Здесь мы видим, как важно Слово Божье в хождении верующего. Это то средство, которое делает нас способными жить в согласии с Божьими желаниями. Именно поэтому далее псалмопевец говорит: «А я люблю заповеди Твои более золота, и золота чистого. Все повеления Твои – все признаю справедливыми; всякий путь лжи ненавижу» (Пс.118:127-128). А затем говорит: «Слово Твое весьма чисто, и раб Твой возлюбил его» (ст. 140).

Бог Сам заявляет о важности Своих заповедей и Своего Закона. Он сказал: «И да будут слова сии, которые Я заповедую тебе сегодня, в сердце твоем; и внушай их детям твоим и говори о них, сидя в доме твоем и идя дорогою, и ложась и вставая; и навяжи их в знак на руку твою, и да будут они повязкою над глазами твоими, и напиши их на косяках дома твоего и на воротах твоих» (Втор. 6:5-9). Бог предельно ясно сказал, что Его Слово настолько важно, что им должен быть пропитан каждый аспект жизни верующего. Оно должно быть в его сердце — источнике всего, что он делает в жизни. Оно должно быть на его языке, и, как следствие, он должен прилежно учить Слову своих детей с момента пробуждения и до момента отхода ко сну. Бог даже сказал, что Его Слово должно быть постоянно перед глазами верующего, как если бы оно было привязано к его руке и голове для постоянного напоминания о том, что сказал Бог. Он даже должен написать Божьи повеления на косяках дверей и воротах дома своего. Бог хотел, чтобы Израиль не забыл ни единой Его заповеди.

Закон, данный Богом Моисею, был настолько важен, что перед завоеванием земли Ханаанской Бог сказал Иисусу Навину: «Да не отходит сия книга закона от уст твоих; но поучайся в ней день и ночь, дабы в точности исполнять все, что в ней написано: тогда ты будешь успешен в путях твоих и будешь поступать благоразумно» (И.Нав. 1:8). Бог поставил знак равенства между успехом Иисуса Навина с одной стороны и его пониманием и постоянным повиновением Своему Слову с другой стороны. Это Слово должно было занимать мысли Иисуса Навина. Оно должно было находиться на его устах. Он должен был жить Словом Божьим. Поэтому, если человек Божий желает иметь успех в своей жизни и служении, он должен поступать так же. Такой образ действий – ключ к тому, чтобы любить Господа Бога своего всем сердцем своим, всею душою своею и всеми силами своими (Втор. 6:5). Почему? Потому что его послушание Слову Божьему ясно проявляется в том, как он любит Бога (Иоан.14:21-24; 1Иоан.5:3). А также и в том, как он пребывает во Христе и как слово Христово пребывает в нем, принося много плода. (Иоан.15:4-7).

Когда Моисей говорил народу Израильскому о Слове Божьем, снова прослеживается его важность: «Все заповеди, которые я заповедую вам сегодня, старайтесь исполнять, дабы вы были живы и размножились, и пошли и завладели землею, которую с клятвою обещал Господь отцам вашим. И помни весь путь, которым вел тебя Господь, Бог твой, по пустыне, вот уже сорок лет, чтобы смирить тебя, чтобы испытать тебя и узнать, что в сердце твоем, будешь ли хранить заповеди Его, или нет; Он смирял тебя, томил тебя голодом и питал тебя манною, которой не знал ты и не знали отцы твои, дабы показать тебе, что не одним хлебом живет человек, но всяким словом. исходящим из уст Господа, живет человек... Итак храни заповеди Господа, Бога твоего, ходя путями Его и боясь Его» (Втор.8:1-3,6). Моисей хотел подчеркнуть, что цель всего, что произошло с народом Израильским по изволению Божьему, состоит в том, чтобы смирить народ, дабы он осознал чрезвычайную важность повиновения Слову Божьему. Оно важнее самой физической пищи. А потому Бог не давал им пищи, чтобы они проголодались, Он питал их манной, чтобы показать им, что у них было на сердце, и очень часто это было непослушание. Поступать по Слову Божьему, ходить Его путями и бояться Его есть для верующего дело первостепенной важности. Сам Иисус понимал важность Слова Божьего, и когда однажды ученики принесли ему пищу, Он сказал им: «Моя пища есть творить волю Пославшего Меня и совершить дело Его» (Иоан.4:34).

В Нагорной проповеди Иисус ясно выразил важность Слова Божьего: «Ибо истинно говорю вам: доколе не прейдет небо и земля, ни одна йота или ни одна черта не прейдет из закона, пока не исполнится все. Итак, кто нарушит одну из заповедей сих малейших и научит так людей, тот малейшим наречется в Царстве Небесном; а кто сотворит и научит, тот великим наречется в Царстве Небесном» (Матф. 5:18-19). Иисус сказал, что «Закон» Моисеев будет исполнен целиком и полностью – вплоть до малейшей буквы или черты (над или под буквой). Он также ясно сказал, что всякий, кто нарушит только одну из наименьших из этих заповедей и научит этому других, тот будет наименьшим в Царстве Небесном. Напротив, тот, кто повинуется и научит этому других, будет великим. Бог считает Свое Слово чрезвычайно важным – таким же должно быть и отношение всех истинных верующих. Затем, подводя итог Нагорной проповеди, Иисус говорит: «Итак, всякого, кто слушает слова Мои сии и исполняет их, уподоблю мужу благоразумному, который построил дом свой на камне; и пошел дождь, и разлились реки, и подули ветры, и устремились на дом тот, и он не упал, потому что основан был на камне. А всякий, кто слушает сии слова Мои и не исполняет их, уподобится человеку безрассудному, который построил дом свой на песке; и пошел дождь, и разлились реки, и подули ветры, и налегли на дом тот; и он упал, и было падение его великое» (Матф.7:24-27). Слово Божье – это безопасное место, твердый и прочный фундамент для тех, кто слышит его и исполняет услышанное.

Наконец, тот факт, что «все Писание богодухновенно» (2Тим.3:16) является еще одним свидетельством в поддержку важности Библии. Как сказал Петр: «никакого пророчества в Писании нельзя разрешить самому собою. Ибо никогда пророчество не было произносимо по воле человеческой, но изрекали его святые Божии человеки, будучи движимы Духом Святым» (2Пет 1:20-21). Греческое слово эпилусис (в рус. «разрешить») буквально значит «освобождение» или «отпущение на волю». Таким образом, в 20-м стихе говорится не о том, что «никакого пророчества в Писании нельзя разрешить (или истолковать) самому собою», а о том, что невозможно самостоятельно «раскрыть» ни одно пророчество Писания или «открыть скрытую истину». Другими словами, пророчество раскрывается Богом, а не человеком. Это становится еще более понятным в контексте 21 стиха: «никогда пророчество не было произносимо по воле человеческой, но изрекали его святые Божии человеки, будучи движимы Духом Святым». В этом стихе Петр утверждает, что источником пророчества является Бог, а Дух Святой выступает посредником вдохновения. Потому что именно Дух Святой был тем, кто двигал (греч. фероменой – нести, увлекать) авторов Писания подобно тому, как ветер двигает, несет и увлекает судно, наполняя его паруса. Итак, Петр в этих двух стихах недвусмысленно утверждает, что Бог выступает Источником откровения и Тем, кто его раскрывает. Таким образом, Писания являются богодухновенными, представляя собой слова Самого Бога, обращенные к человеку. Это и определяет величайшую важность Писаний для человечества.

#### Его сила

Библия была целенаправленно задумана и написана Богом таким образом, чтобы освещать все темы, которые по замыслу Божьему были необходимы для понимания человеком. Другими словами, Библия — это не случайное собрание трудов 40 с лишним автором, но особое собрание, целенаправленно написанное для того, чтобы завершить то, что было запланировано. Бог сказал: «Как дождь и снег нисходит с неба и туда не возвращается, но напояет землю и делает ее способною рождать и произращать, чтобы она давала семя тому, кто сеет, и хлеб тому, кто ест, - так и слово Мое, которое исходит из уст Моих, - оно не возвращается ко Мне тщетным, но исполняет то, что Мне угодно, и совершает то, для чего Я послал его» (Ис.55:10-11). Поэтому мы можем не сомневаться в том, что оно является действенным и достаточным инструментом для выполнения поставленной задачи, и обладает силой для осуществления всех Божьих замыслов.

Слово Божье не только действенно, оно проникает в самые потаенные места. Евреям 4:12 объясняет: «Ибо слово Божие живо и действенно и острее всякого меча обоюдоострого: оно проникает до разделения души и духа, составов и мозгов, и судит помышления и намерения сердечные». Поскольку Библия жива и может глубоко проникать в человека – в самую духовную его сущность, то она и способна судить сердце человека. В процессе такого проникновения Слово Божье способно произвести правильную оценку самих мыслей и определить намерения того, о чем человек помышляет и что делает. Обладая такой способностью, Библия может побудить человека заглянуть внутрь, в самое сердце, чтобы увидеть то, что оскверняет его (Марк.7:18-23) и то, что достойно похвалы (ср. Лук.6:45; 8:15; 1Кор.4:5). Этот процесс проникновения в саму сущность человека заставляет его внимательно пересмотреть свои мысли и намерения в свете живого и действенного Слова Божия и может преобразить человека (сравн. Рим.12:1-2; Еф.4:23), очищая (Еф.5:25-27) и освящая его (Иоан.17:17). Такой процесс полезен для читающего Библию при условии, если он пребывает в том, что читает. Иаков ясно говорил об этом: «Но кто вникнет в закон совершенный, закон свободы, и пребудет в нем, тот, будучи не слушателем забывчивым, но исполнителем дела, блажен будет в своем действии» (Иак.1:25). Поэтому Слово Божье обладает огромной силой, и может проникать, обличать и преображать сердце верующего.

Слово Божье также имеет силу изменять жизнь неверующих и делать из них последователей Иисуса. В 1Пет.1:22-25 записано: «Послушанием истине чрез Духа, очистив души ваши к нелицемерному братолюбию, постоянно любите друг друга от чистого сердца, как возрожденные не от тленного семени, но от нетленного, от слова Божия, живого и пребывающего вовек. Ибо всякая плоть – как трава, и всякая слава человеческая – как цвет на траве: засохла трава, и цвет ее опал; но слово Господне пребывает вовек; а это есть то слово, которое вам проповедано». Петр объясняет, почему его читатели должны любить друг друга: потому что они рождены свыше, и это проявляется в том, что они живут по Слову Божьему, которое и преображает их. Такое преображение дает им силу быть послушными истине Божьего Слова. В результате они смогли очистить свои души, что и дало им возможность любить друг друга таким образом. Петр также утверждает, что хотя плоть человеческая

и тленна, но родившиеся от нетленного Слова Божьего пребывают вовек. Таким образом, Слово Божье имеет силу возрождать жизнь из тленного в нетленное, и изменять человека из невозрожденного – в преображенного.

#### Его необходимость в служении

Еще одна причина, почему Слово Божье необходимо для руководителей церкви в служении, заключается в том, что оно открывает нам, как жить и понимать жизнь с Божьей точки зрения. О Самом Себе Бог сказал: «Мои мысли – не ваши мысли, ни ваши пути – пути Мои, говорит Господь. Но как небо выше земли, так пути Мои выше путей ваших, и мысли Мои выше мыслей ваших» (Ис. 55:8-9). Понимание нашего собственного взгляда на жизнь обычно не требует больших усилий, тогда как понимание жизни с Божьей точки зрения временами может быть трудным, неудобным и напряженным. Это может оказаться трудным, потому что нам придется прилагать усилия, чтобы проникнуть в глубины мудрости Божьей, понимая ее в контексте всей Библии. Это может оказаться неудобным, потому что Слово Божье всегда побуждает нас к изменениям, все больше уподобляляясь Христу. Это также заставит нас изменить свое представление о жизни и Библии, что в свою очередь может вызвать некоторые неудобства. Это может оказаться напряженным, потому что, когда оно изменяет нас, мы более не будем такими, какими были раньше, но мало-помалу будем формироваться в новую личность. Однако, в конечном счете, этот процесс должен принести нам свободу, просвещение и мир, по мере нашего возрастания в истине, потому что именно Слово Божье все просвещает. Мы часто склонны ошибаться, и поэтому не всегда понимаем происходящее так как Бог, но Библия помогает нам все понимать правильно – при условии, если мы будем изучать ее, размышлять над ней и просить Бога, чтобы Он даровал нам разумение. Без Божьего Слова мы не сможем быть эффективными в своем служении. С ним же мы сможем проникать в сердца людей (ср. Деян.2:37), ибо Слово Божье остро, оно пронизывает самые потаенные места человеческого сердца, и в Писании оно изображается как «меч духовный» (Еф.6:17). Служители Евангелия должны знать, как эффективно пользоваться этим мечем. Бог также описывает Свое Слово как огонь и молот. Он сказал: «Слово Мое не подобно ли огню, говорит Господь, и не подобно ли молоту, разбивающему скалу?» (Иер.23:29). Это значит, что Слово Бога могущественно, оно выполнит намеченное Им, потому что ничто не может расстроить Его планы (Иов.42:2). Такой инструмент жизненно необходим человеку Божьему для сражения с сатанинскими силами (ср. Матф.4:1-11) и для того, чтобы оказывать влияние на жизни людей.

Другая причина, почему Библия необходима в служении, состоит в том, что она есть Слово Самого Бога. Поэтому она может приготовить народ Божий к служению, что, согласно Ефес.4:11-16 является главной целью пастора и Евангелиста (смотри главу под названием «Оснащающее служение пастора и евангелиста»). Павел писал: «Все Писание богодухновенно и полезно для научения, для обличения, для исправления, для наставления в праведности, да будет совершен Божий человек, ко всякому доброму делу приготовлен» (2Тим.3:16-17). Поэтому, пастор и евангелист, желающие обладать эффективной силой, ведущей к плодотворному служению в церкви и в том месте, где находится церковь, должны иметь членов, подготовленных к этому

труду. Именно Слово Божье и было дано для выполнения этой задачи. Оно может преобразить характер христианина, наделяя его необходимой мудростью и знанием, подготавливая его к служению и оснащая для выполнения труда, определенного Богом.

Иисус, являясь Словом Божьим (Иоан.1:1-3), понимал власть Божьего Слова и его необходимость в нашей жизни. Это видно из того, что в ночь, перед тем, как Иисуса судили, Он молился за всех Своих учеников, включая тебя и меня (ср. Иоан.17:20). Он сказал: «Освяти их истиною Твоею; слово Твое есть истина» (Иоан.17:17). Слово «освящать» означает очищать, отделять от..., ставить в сторону. Таким образом, Иисус просил Своего Отца использовать Свою истину, чтобы освятить ею учеников. Именно тогда Иисус приравнивает Слово Божье к истине. Чего Иисус хотел – так это того, чтобы Его ученики отражали Его характер, были святыми и жили праведно. Он знал, что достичь этого можно только посредством Слова Божьего, поэтому Он и обратился к Отцу с этой просьбой. Зная это, пастор и евангелист должны понимать, что их Библия – это Божья истина. Это то, что Бог дал им для освящения верующих; для возрастании в вере, надежде и любви; для освящения в их взаимоотношениях со Христом; в их познании Бога, Христа и Святого Духа; для освящения в плоде Духа и т.д. Это тот инструмент, который дан им «к совершению святых на дело служения, для созидания Тела Христова» (Еф.4:12). Без этого инструмента у них ничего не остается. С его помощью они смогут подготовить зрелых, плодотворных и эффективных учеников Христа.

В заключении еще несколько причин, почему Слово Божье необходимо в служении. Это для того, чтобы последователи Слова Божьего имели мудрость и разум (Пс.110:10; 118:104, 130). Они будут хранить в чистоте путь свой и не будут грешить против Бога, потому что они будут хранить Его Слово как сокровище (Пс.118:9-11). У них также будет светильник для ноги и свет для стези (Пс.118:105), так что они ясно будут видеть путь свой. Вот те причины, по которым человек Божий должен учить Слову Божьему народ Божий. Апостолы, понимая важность и необходимость этого служения, всецело отдались этому труду, не желая, чтобы хоть что-то их отвлекало (Деян.6:4). Таким же оно должно быть и для руководителей Церкви в наши дни. Давид писал: «Закон Господа совершен, укрепляет душу; откровение Господа верно, умудряет простых. Повеления Господа праведны, веселят сердце; заповедь Господа светла, просвещает очи. Страх Господень чист, пребывает вовек. Суды Господни истина, все праведны» (Пс.18:8-10).

#### Заключение

Ввиду важности Библии как Слова Божьего и благодаря присущей ей силе, крайне важно, чтобы служитель церкви понимал, что Библия — это его самый важный инструмент. Бывали случаи, когда Библию читали с кафедры даже неверующие и в результате этого слушатели приходили к вере во Христа. Такова ее сила. Поэтому она должна быть существенной и неотъемлемой частью служения мужа Божьего.

И, хотя обычный руководитель церкви согласится на 100% с тем, что изложено в этой статье, - вопрос в том, как часто его практика согласуется с таким его пониманием? Другими словами, насколько важна Библия в его повседневной жизни и служении? Для того, чтобы ответить на это, достаточно поразмышлять над следующими вопросами:

- 1. Сколько времени он уделяет чтению Библии каждый день?
- 2. Сколько времени каждую неделю он отводит для ее изучения прежде, чем приступить к проповеди и преподаванию Слова?
- 3. Как часто он носит ее с собой, чтобы она была под рукой всякий раз, когда представится возможность послужить?
- 4. Сколько времени он отводит заучиванию стихов наизусть?
- 5. Сколько раз он прочитал всю Библию от начала до конца?
- 6. Насколько хорошо он может использовать Библию в учении, душепопечительстве и опровержении лжеучений и лжеучителей?
- 7. Какое внимание он уделяет применению Слова Божьего в собственной жизни?

Итак, хотя вы можете и соглашаться с важностью, силой и необходимостью Слова Божьего в жизни руководителей Церкви и ее членов, но как обстоит дело лично у вас? Помните, что именно Слово Божье проповедовал Павел и его сотрудники по всему известному миру, о которых фессалоникийцы некогда сказали: «Эти всесветные возмутители пришли и сюда» (Деян. 17:6). В ваших руках находится то же авторитетное Слово Божье, которым вы должны пользоваться, чтобы преображать людей и возмущать мир ради Иисуса.

Однако, для того, чтобы это произошло, мы должны смотреть на Библию так, как ее писатели. Иов говорил о словах Божьих: «От заповеди уст Его не отступал; глаголы уст Его хранил больше, нежели мои правила» (Иов.23:12). А Псалмопевец сказал: «Предваряю рассвет и взываю; на слово Твое уповаю. Очи мои предваряют утреннюю стражу, чтобы мне углубляться в слово Твое» (Пс.118:147-148). Если Слово Божье настолько же важно для нас как для этих людей, если мы понимаем его силу и необходимость в нашем служении, если мы ценим его, ежедневно читая, прилежного изучая и запоминая, если применяем его в своей жизни и используем, чтобы преображать жизни других людей — то это показывает, что мы относимся к нему серьезно и, как следствие, увидим великие результаты Божьего воздействия через Его Слово.

Служитель Евангелия должен помнить это, чтобы не пасть жертвой бедствия, которое наносит вред церкви Иисуса Христа там, где библейские проповеди заменяются разговорами о библейских истинах, где главное внимание отводится историям, личному опыту, сценкам и прочему. Проповедник Слова Божьего должен понимать, что хотя некоторые из вышеупомянутых методов преподавания и могут быть положительным дополнением к проповеди, они не должны заменять самой проповеди Слова Божьего. Почему? Потому что они не являются богодухновенным Словом Божьим, и, как таковые, существенно ограничены в возможности своего воздействия в отличие от Слова Божьего. И хотя для многих все это кажется очень привлекательным, такие действия, в конечном счете, могут навредить

церкви. Почему? Потому что это не те методы, которые Бог установил для созидания верующих, для подготовки их к служению, для того, чтобы дать им глубокое понимание Божьих истин или твердое основание, на котором они смогут стоять в своей христианской вере (ср. Матф.7:24-27; Еф.4:11-16). Для этого Бог дал Библию. Именно поэтому Павел писал молодому пастору Тимофею: «Итак, заклинаю тебя пред Богом и Господом нашим Иисусом Христом, Который будет судить живых и мертвых в явление Его и Царствие Его: проповедуй слово, настой во время и не во время, обличай, запрещай, увещевай со всяким долготерпением и назиданием. Ибо будет время, когда здравого учения принимать не будут, но по своим прихотям будут избирать себе учителей, которые льстили бы слуху; и от истины отвратят слух и обратятся к басням» (2Тим.4:1-4). Служитель Слова Божия должен сделать все от него зависящее, чтобы и он был готов «во время и не во время обличать, запрещать, увещевать со всяким долготерпением и назиданием». Этого можно достичь только при помощи Библии и ее учителей, которые прилежно изучают ее, проповедуют и преподают Слово истины (1Тим.5:17; 2Тим.2:15). Этого не достичь, если мы желаем только ласкать человеческий слух. Так будем же служителями, которые являются мужами Слова Божьего!



## ВОПРОСЫ К РУКОВОДИТЕЛЯМ ЦЕРКВЕЙ, МИССИОНЕРАМ И ОСНОВАТЕЛЯМ НОВЫХ ЦЕРКВЕЙ:

- 1. Насколько важна Библия в вашем служении? Как сказано выше: « Чтобы ответить на этот вопрос, все, что нужно сделать, это поразмыслить над следующими вопросами». Пожалуйста, уделите время, чтобы дать на них ответы прямо сейчас.
  - а. Сколько времени вы уделяете чтению Библии каждый день?
  - б. Сколько времени каждую неделю вы отводите для ее изучения прежде, чем приступить к проповеди и преподаванию Слова?
  - в. Как часто вы носите ее с собой, чтобы она была у вас под рукой всякий раз, когда представится возможность послужить?
  - г. Сколько времени вы отводите заучиванию стихов наизусть?
  - д. Сколько раз вы прочитали всю Библию от начала до конца?
  - е. Насколько хорошо вы можете использовать Библию в учении, душепопечительстве и опровержении лжеучений и лжеучителей?
  - ж. Какое внимание вы уделяете применению Слова Божьего в собственной жизни?
- 2. Нуждаетесь ли вы в том, чтобы улучшить свое использование Слова Божьего? Если да, то в каких сферах своей жизни и/или служении? Пожалуйста, используйте приведенные выше вопросы как руководство к размышлению и действию. Напишите план улучшения/исправления в трех сферах:

•

•

•

3. В результате прочтения этой статьи, что вы измените в своей церкви касательно использования Библии?



## ОСНОВОПОЛАГАЮЩИЕ ВОПРОСЫ:

#### Предназначение церкви

#### Почему так важно понимать цель церкви

Для осмысления причин существования любой организации важно понимание ее цели. Это верно и в отношении поместной церкви. Для чего существует церковь? Для чего Иисус прошел через все страдания и умер на кресте для искупления церкви? Знание ответов на эти вопросы помогает людям понять цель, заложенную в существование церкви. Понимание этого поможет церкви быть более сосредоточенной на достижении своей цели и будет способствовать лучшему ее достижению. Когда церковь не понимает своего предназначения, она бессильна, потому что не знает, для чего она существует и почему занимается тем, чем занимается.

#### Цель церкви

Какова цель поместной церкви? Библейские отрывки, использованные при создании представленной здесь декларации цели, говорят о двух моментах: 1) причина, почему Бог спас христиан, и 2) задачи, выполнение которых Он возложил на них в этом мире.

Первая часть цели церкви передает общую идею Божьего замысла в отношении верующего — прославление Бога («Итак, едите ли, пьете ли, или иное что делаете, все делайте в славу Божию», 1 Кор. 10:31). Прославление Бога должно быть первой и главной причиной всего, чем занимается верующий и поместная церковь; утверждение «иное что делаете» всеобъемлюще. Следовательно, когда происходят служения (напр., подготовка к проповеди и проповедь Слова Божьего, поклонение, благовестие, забота о пастве), и люди вкладывают в них свое время и деньги, то все усилия следует прилагать с таким намерением как будто вы делаете это для самого Бога. Почему? Потому что, когда человек служит ради славы Божьей, то и трудиться он должен целенаправленно для Бога (Кол. 3:17, 23; 1 Пет. 4:11). Он должен трудиться не в полсилы, но подвизаться на все 100%. Поэтому первая часть декларации цели поместной церкви звучит так: «Цель поместной церкви состоит в прославлении Бога (1 Кор. 10:31)».

Быть крепостью правды — это другая цель церкви. Церковь описывается апостолом Павлом как «столп и утверждение истины» (1 Тим. 3:15). Так же как столп, который держит на себе все строение, церковь должна поддерживать собой Слово Божье и «утверждать истину». Другими словами, в отношении Слова Божьего, церкви следует быть непоколебимой, твердой и непреклонной в своем обращении, убеждениях и приверженности к Библии. Церковь никогда не должна прогибаться под давлением, которое этот мир налагает на нее, чтобы идти на компромисс или оставлять Божью истину. Вместо этого, она должна стоять прочно, утверждая и провозглашая истину, невзирая на последствия. Даже если бы весь мир отвернулся от Слова Божьего, церковь все равно должна твердо стоять на своем и быть путеводной звездой к истине! Поэтому расширенная декларация цели гласит: «Целью поместной церкви является прославление Бога (1Кор.10:31) через поддержку и утверждение истины. (1Тим.3:15)...»

Следующая часть цели церкви принимает во внимание Божий замысел в отношении верующих в этом мире — провозглашение. Истина, подлежащая провозглашению, двояка. Первую истину мы находим в 1 Пет. 2:9: «Но вы — род избранный, царственное священство, народ святой, люди, взятые в удел, дабы возвещать совершенства Призвавшего вас из тьмы в чудный Свой свет». Таким образом, задача верующего и церкви состоит в провозглашении миру Божьих совершенств (достоинств или добродетелей). Этим следует заниматься потому, что Бог достоин хвалы и чести. Мир должен знать о Божьем величии, чтобы уверовать в Него через Его Сына. Псалом 144 является хорошим примером тому.

- 1 «Хвала Давида.^^ Буду превозносить Тебя, Боже мой, Царь [мой], и благословлять имя Твое во веки и веки.
- 2 Всякий день буду благословлять Тебя и восхвалять имя Твое во веки и веки.
- 3 Велик Господь и достохвален, и величие Его неисследимо.
- 4 Род роду будет восхвалять дела Твои и возвещать о могуществе Твоем.
- 5 А я буду размышлять о высокой славе величия Твоего и о дивных делах Твоих.
- 6 Будут говорить о могуществе страшных дел Твоих, и я буду возвещать о величии Твоем.
- 7 Будут провозглашать память великой благости Твоей и воспевать правду Твою.
- 8 Щедр и милостив Господь, долготерпелив и многомилостив.
- 9 Благ Господь ко всем, и щедроты Его на всех делах Его.
- 10 Да славят Тебя, Господи, все дела Твои, и да благословляют Тебя святые Твои:
- 11 да проповедуют славу царства Твоего, и да повествуют о могуществе Твоем.
- 12 чтобы дать знать сынам человеческим о могуществе Твоем и о славном величии царства Твоего.
- 13 Царство Твое--царство всех веков, и владычество Твое во все роды.
- 14 Господь поддерживает всех падающих и восставляет всех низверженных.
- 15 Очи всех уповают на Тебя, и Ты даешь им пищу их в свое время;
- 16 открываешь руку Твою и насыщаешь все живущее по благоволению.
- 17 Праведен Господь во всех путях Своих и благ во всех делах Своих.

- 18 Близок Господь ко всем призывающим Его, ко всем призывающим Его в истине.
- 19 Желание боящихся Его Он исполняет, вопль их слышит и спасает их.
- 20 Хранит Господь всех любящих Его, а всех нечестивых истребит.
- 21 Уста мои изрекут хвалу Господню, и да благословляет всякая плоть святое имя Его во веки и веки.»

Таков Бог, Которому мы служим. Поэтому следует проповедовать не только гнев и справедливость Божью, но множество других аспектов Его природы. Поэтому расширенная декларация цели гласит: «Целью поместной церкви является прославление Бога (1Кор.10:31) через поддержку и утверждение истины (1Тим.3:15), через возвещение народам Его совершенств (1Пет.2:9)...»

Вторую истину, которую верующие должны провозглашать миру, мы находим в Лук. 24:47: «И проповедану быть во имя Его покаянию и прощению грехов во всех народах, начиная с Иерусалима». Верующие и поместная церковь должны также проповедовать всему миру, что мир нуждается в покаянии во имя Христа для прощения грехов. Эта потребность в покаянии просматривается и в других отрывках, таких как Пс. 95:10, Матф. 28:18-20 и Деян. 1:8. Именно такую Благую весть должны передавать посланники Христовы, потому что Бог не хочет смерти грешника. Но желает, чтобы тот обратился от своего нечестивого пути и покаялся (Иез. 33:11; 2 Пет. 3:9). Поэтому декларация цели расширяется еще больше: «Целью поместной церкви является прославление Бога (1Кор.10:31) через поддержку и утверждение истины (1Тим.3:15), через возвещение народам Его совершенств (1Пет.2:9) через проповедь покаяния на прощение грехов (Луки 24:47; 2Кор.5:18-21; сравни Мтф.28:18-20; Деян. 1:8)...».

В последнем аспекте цели церкви указана причина, почему Бог принес спасение всем людям — чтобы они были ревностными к добрым делам (Тит. 2:14). Поэтому Божий замысел в отношении верующих и поместной церкви состоит в том, чтобы они были ревностными к добрым делам, совершая их для всех людей как в церкви, так и за ее пределами (Гал. 6:10). Речь идет о добрых делах, угодных Богу (ср. Кол. 1:10). Это то, чего ожидает Бог, «ибо мы – Его творение, созданы во Христе Иисусе на добрые дела, которые Бог предназначил нам исполнять» (Ефес. 2:10). Вот почему нам дано повеление: «Так да светит свет ваш пред людьми, чтобы они видели ваши добрые дела и прославляли Отца вашего Небесного» (Матф. 5:16). Как сказал Иисус (Матф.5), мы должны быть солью и светом в этом мире, «Не может укрыться город, стоящий на верху горы. И, зажегши свечу, не ставят ее под сосудом, но на подсвечнике, и светит всем в доме». (ст. 13-15). Творя добрые дела, мы должны влиять на мир, который находится во тьме, а не прятаться от него. Поэтому, «Делая добро, да не унываем, ибо в свое время пожнем, если не ослабеем. Итак, доколе есть время, будем делать добро всем, а наипаче своим по вере» (Гал. 6:9-10).

Декларация задач в полной форме звучит следующим образом:

«Целью поместной церкви является прославление Бога (1Кор.10:31) через поддержку и утверждение истины (1Тим.3:15), через возвещение народам Его совершенств (1Пет.2:9), через проповедь

покаяния на прощение грехов (Луки 24:47; 2Кор.5:18-21; сравни Мтф.28:18-20; Деян. 1:8), и через добрые дела (Титу 2:14; Еф.2:10; Гал. 6:10).

Такова причина существования Церкви Иисуса Христа. Таковой должна быть и основополагающая цель всех действий поместной церкви. Зная это, руководство церкви должно убедиться в том, что все служения, в которых задействована церковь, приносят славу Богу через провозглашение Его совершенств, покаяние в грехах и добрые дела, которые совершают ее члены. Достижение этого принесет вечные плоды.



#### ВОПРОСЫ ПРИМЕНЕНИЯ:

#### Цель поместной церкви:

«Целью поместной церкви является прославление Бога (1Кор.10:31) через поддержку и утверждение истины (1Тим.3:15), через возвещение народам Его совершенств (1Пет.2:9), через проповедь покаяния на прощение грехов (Луки 24:47; 2Кор.5:18-21; сравни Мтф.28:18-20; Деян. 1:8), и через добрые дела (Титу 2:14; Еф.2:10; Гал. 6:10).

| Прилагает ли ваша церковь все старания для претворения в жизнь это декларации цели? Пожалуйста, обратите внимание на каждую часть этой декларации. |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 1. Цель поместной церкви состоит в прославлении Бога (1 Кор. 10:31).                                                                               |
| Какими способами поместная церковь должна прославлять Бога?                                                                                        |
| •                                                                                                                                                  |
| •                                                                                                                                                  |
| •                                                                                                                                                  |
| Какими способами ваша церковь прославляет Бога?                                                                                                    |
| •                                                                                                                                                  |
| •                                                                                                                                                  |
| Какими способами ваша церковь не прославляет Бога?                                                                                                 |
| Какими способами ваша церковь не прославляет дога:                                                                                                 |
| •                                                                                                                                                  |
| •                                                                                                                                                  |
|                                                                                                                                                    |

Что церкви нужно изменить, чтобы начать прославлять Бога?

- 2. Бог должен быть прославлен церковью через поддержку и утверждение истины (1Тим.3:15)
  - Является ли ваша церковь столпом утверждающим Слово Божье? Если да то, каким образом она это делает?

- Если ваша церковь не является столпом утверждающим Слово Божье, тогда что бы вы могли сделать, чтобы изменить эту ситуацию?
- Эта истина затронет самое сердце вашей церкви и ее членов. Насколько важной является эта истина для вашей церкви? Если она не имеет большого значения, тогда что бы вы могли сделать, чтобы укрепить позицию Слова Божьего в реальной жизни (каждодневной жизни) членов вашей церкви?
- 3. Бог должен прославляться посредством провозглашения церковью Божьих совершенств народам (1 Пет. 2:9)
  - В каких практических мероприятиях для провозглашения народам Божьих совершенств (достоинств или добродетелей) может более активно участвовать ваша церковь?
  - Как осуществляют это другие известные вам церкви? Успешны ли они в этом?
- 4. Бог должен прославляться посредством провозглашения церковью Божьей проповеди покаяния для прощения грехов народам (Лук. 24:47; 2 Кор. 5:18-21; ср. Матф. 28:18-20; Деян. 1:8)
  - Какими конкретными способами ваша церковь участвует в достижении погибших для Христа в вашей местности?
  - Есть ли у вас действующая система подготовки членов церкви для благовестия неверующим?
  - Сколько членов вашей церкви регулярно свидетельствуют о Христе?
  - Сколько раз в месяц вы и руководство вашей церкви свидетельствуете неверующим о Христе?
  - Достигает ли ваша церковь благовестием близлежащие районы? Если нет, как бы вы могли достичь этого?

- Посылала ли ваша церковь миссионера в другую местность/страну или поддерживает ли она миссионера, который совершает служение в другой стране?
- Может ли ваша церковь совместно с другими церквами участвовать в основании новой церкви в другой местности и (или) послать миссионера в другую страну? Какие шаги вы можете предпринять, чтобы осуществить одну или обе эти цели?
- 5. Бог должен прославляться через добрые дела церкви (Тит. 2:14).
  - Почему важно, чтобы ваша церковь и члены вашей церкви совершали добрые дела?
  - Обсуждает ли ваша церковь способы, как она может участвовать в совершении добрых дел в своей местности? Если нет, почему?
  - Как ваша церковь участвует в добрых делах в своем служении членам церкви?
  - Может ли ваша церковь более активно участвовать в осуществлении добрых дел:
    - В самой церкви?
    - В вашей местности?

## ВОПРОСЫ НЕПОСРЕДСТВЕННО К МИССИОНЕРАМ И ОСНОВАТЕЛЯМ НОВЫХ ЦЕРКВЕЙ:

Какие шаги вам следует предпринять, чтобы удостовериться, что ваша новая церковь будет выполнять декларацию цели церкви?

| 2 | Под каждым пунктом декларации перечислите идеи или конкретные действия, как ваша церковь с момента своего основания будет трудиться над осуществлением каждого утверждения: |
|---|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|   | Цель поместной церкви заключается в следующем:                                                                                                                              |
|   | • Прославление Бога (1 Кор. 10:31)                                                                                                                                          |
|   | • • • • •                                                                                                                                                                   |
|   | • Через поддержку и утверждение истины (1Тим.3:15)                                                                                                                          |
|   | • • • • •                                                                                                                                                                   |
|   | • Посредством провозглашения народ                                                                                                                                          |
|   | • Божьих совершенств (1 Пет. 2:29), и                                                                                                                                       |
|   | • •                                                                                                                                                                         |
|   | <ul> <li>Его проповеди покаяния для прощения грехов (Лук. 24:47; 2 Кор. 5:18-<br/>21; ср. Матф. 28:18-20; Деян. 1:8), а также</li> </ul>                                    |
|   | • •                                                                                                                                                                         |
|   | • Посредством добрых дел (Тит. 2:14)                                                                                                                                        |
|   | • • • • •                                                                                                                                                                   |

3 Как эта декларация цели поможет определить, для чего должна существовать ваша церковь и что должно быть ее отличительным признаком?



## ОСНОВОПОЛАГАЮЩИЕ ВОПРОСЫ:

#### Цели церкви

#### К каким целям должна стремиться церковь?

Когда начинаешь размышлять о целях церкви, много мыслей приходит в голову. Для кого-то целью является количество людей, которых церковь хочет привести к Христу в следующем году; для других — это ответы на различные вопросы: сколько малых групп должно проводиться каждую неделю, когда будет построено новое здание церкви или сколько денег следует направлять каждый месяц на поддержку миссионеров и т.д. Согласно этой схеме, в зависимости от обстоятельств каждая церковь будет иметь собственный набор целей. Хотя многие церкви стремятся к высоким целям, вроде упомянутых выше, здесь представлено предположение, что существует библейский список целей, которые по степени важности должны стоять выше всех других. Хотя эти цели должны быть основополагающими для всего, чем занимается церковь в попытках достичь успеха, они редко являются объектом стратегического обсуждения в большинстве церковных советов по всему миру. Возникает следующий вопрос: «Как церкви определить, какой набор целей будет приоритетным в ее последующей деятельности, а какой — нет?»



Приступая к рассмотрению того, какие цели следует считать первостепенными для церкви, необходимо принять во внимание несколько критериев. Первым критерием, который поможет определить, является та или иная цель приоритетной для церкви или нет, служит следующее: произведет ли эта цель результаты вечной значимости? Другими словами, если эта цель будет достигнута или даже процесс ее достижения продолжается (если имеется в виду долговременный процесс), произведет ли она результаты, которые будут иметь значение для вечности? Несомненно, вечные цели достойны внимания церкви. Суть второго представленного критерия заключается в следующем: отражает ли выбираемая цель повеление Писаний, предписанное для выполнения церквами? Поскольку послушание Слову Божьему – это задача первостепенной важности, то цель, отвечающая данным требованиям, также будет достойной. Суть третьего критерия состоит в том, что первостепенная цель будет обсуждаться во многих местах Посланий, где к церквам обращен призыв следовать и преуспевать в данном направлении. Возникает следующий вопрос: «Существуют ли новозаветные призывы, отвечающие приведенным критериям, и если да, то каковы они?» Ответ на этот вопрос встречаем в 1-м Послании к Коринфянам, а поддержку ему находим в других Посланиях.

#### Главные цели церкви

В 1-м Послании к Коринфянам видно, что коринфские верующие страдали от греха гордости (ср. 1:26-31; 4:6, 18, 19; 5:2; 8:1-2). Как церковь они обладали всеми духовными дарами, которые были даны им Духом Святым (1:7), и для некоторых из них это стало поводом для гордости (12:21; 13:1-2; 14:4, 23). Поэтому Апостолу Павлу пришлось исправлять их и пояснять, что в жизни есть вещи важнее, чем духовные дары (1 Кор. 13:1-3; ср. 1 Цар. 15:21-23). Эти духовные дары, которыми так гордились коринфяне, однажды прекратятся (1 Кор. 13:8). Но что в противовес этим дарам не прекратится никогда? Что является более важным и вечным? Павел ясно отвечает на этот вопрос словами, которыми увещает коринфян в 1 Кор. 13:13: «А теперь пребывают сии три: вера, надежда, любовь; но любовь из них больше». Эти три аспекта христианской веры являются тем, что, как говорит Павел коринфянам, намного важнее и что продолжит свое существование в вечности (что «пребудет» или же останется навек в противовес дарам, которые должны будут прекращены, ст. 8). Вера, надежда и любовь – это также темы, с которыми Павел постоянно обращается к тем, кому он адресует свои Послания. Они служат основанием для всех других аспектов веры и служения отдельных верующих или целых церквей. Поэтому там, где эти три аспекта не служат основанием для существования церкви, все, что бы ни делала такая церковь, будет совершаться в силе плоти, а не в силе Духа Божьего (ср. Откр. 2:2-5). Вот почему три важнейшие цели, на которых должна сосредотачивать свое внимание церковь, – это вера, надежда и любовь.

Почему эти три аспекта веры верующего так важны? Когда Иисуса спросили, какая наибольшая заповедь. Он произнес знаменитые слова о любви: «Возлюби Господа Бога твоего всем сердцем твоим и всею душою твоею и всем разумением твоим: сия есть первая и наибольшая заповедь; вторая же подобная ей: возлюби ближнего твоего, как самого себя; на сих двух заповедях утверждается весь закон и пророки» (Матф. 22:37-40). Из Его ответа можно сделать два важных наблюдения. Первое заключается в том, что две наибольших заповеди в Писании – это любить Бога и человека. Второе – что весь Закон Моисея (все 613 отдельных законов) основан на любви. Отрывок Рим. 13:8-10 суммирует эту истину, когда говорит: «Не оставайтесь должными никому ничем, кроме взаимной любви; ибо любящий другого исполнил закон. Ибо заповеди: не прелюбодействуй, не убивай, не кради, не лжесвидетельствуй, не пожелай чужого и все другие заключаются в сем слове: люби ближнего твоего, как самого себя. Любовь не делает ближнему зла; итак любовь есть исполнение закона». Поэтому, все, что человек делает, должно совершаться из любви. Это также должно быть целью проповеди и учения. Павел подчеркивает эту истину в 1 Тимофея 1:5: «Цель же увещания есть любовь от чистого сердца и доброй совести и нелицемерной веры». Что же

.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Автор впервые познакомился с этим пониманием Писаний через служение д-ра Джина А. Гетца. Однако весь последующий материал по данному вопросу является плодом личных исследований автора.

служит, по мнению Павла, источником такой любви? Она должна исходить из чистого сердца, доброй совести и нелицемерной веры. Как вы, будучи пастором, можете положительно повлиять на сердца членов своей церкви, чтобы они были чистыми, что приводило бы к доброй совести и нелицемерной вере? Этого можно добиться только посредством вашего служения проповеди и учения, потому что именно Слово Божье и освящает (Иоан. 17:17; 15:3) и очищает (Еф. 5:26; сравн. Евр. 10:22), оно «полезно для научения, для обличения, для исправления, для наставления в праведности, да будет совершен Божий человек, ко всякому доброму делу приготовлен». (2Тим.3:16-17). Поэтому любовь должна быть основополагающим аспектом или целью поместной церкви, в противном же случае, как было сказано Павлом от таких разнообразных служений не будет никакой пользы (1 Кор. 13:1-3). Любовь в поместной церкви — это дело первостепенной важности.

Вторая цель церкви – возрастание в вере. В Евр. 11:6 говорится: «А без веры угодить Богу невозможно; ибо надобно, чтобы приходящий к Богу веровал, что Он есть, и ищущим Его воздает». Если церковь не действует с верой, как она вообще может угодить Богу? Она не может и не угодит! Бог вознаградит только тех людей и те церкви, которые ищут Его. Те, кто ищет своего, могут угождать себе и другим, но определенно не Богу. Поэтому поместная церковь должна делать все по вере, а не по плоти, или же она не принесет доброго и пребывающего плода (Марк. 4:18-19).

Третья основополагающая цель, в отношении которой Павел увещал церковь в Коринфе, – это надежда. Евреям 6:19 утверждает, что она «для души есть как бы якорь безопасный и крепкий...». Поэтому надежда важна в поместной церкви потому, что без нее церковь будет колебаться. У нее не будет прочного основания, и, как следствие, она не будет чистой церковью, прилагающей все свои усилия и старания ради Евангелия. Такую церковь будет бросать в разные стороны из-за недостатка устойчивости. А церковь. надежда которой во Христе (Кол. 1:27), очищает себя (1 Иоан. 3:3; ср. Тит. 2:11-14) и будет полезной для Бога (2 Тим. 2:20-22). Такая церковь будет иметь прочный якорь (ср. Евр. 6:19), поэтому будет устойчивой (Евр. 6:19; 1 Фес. 1:3) и «непоколебимой, всегда преуспевающей в деле Господнем, знающей, что труд ее не тщетен пред Господом» (1 Кор. 15:58). Даже посреди испытаний (ср. 1 Фес. 1:3, 6; 2 Фес. 1:4) такая церковь претерпит (Рим. 8:25). Эта устойчивость, являющаяся проявлением надежды, дает церкви способность к труду и борьбе (1 Тим. 4:10) и оказывает влияние на мир во имя Христа. Такую надежду мы возлагаем на Иисуса, поэтому радость (Рим. 12:12) и отсутствие разочарования (Рим. 5:4-5) сопровождают ее. Вот почему надежда так важна и должна быть основополагающей целью церкви.

#### Важность этих целей

Рассматривая Послания Павла, можно заметить, что Апостол заботился о том, как основанные им церкви демонстрировали веру, надежду и любовь. Это очень хорошо прослеживается в 1-м и 2-м Посланиях к Фессалоникийцам и в Послании к Колоссянам. Ниже приведен пример из 1-го и 2-го Посланий к Фессалоникийцам:

#### 1-е Фессалоникийцам

Павел вспоминает их веру, надежду и любовь (1:3)

Они проявляют свою веру, благовествуя (1:8)

Павел приводит примеры того, как они проявляли веру, надежду и любовь (1:9-10)

Тимофей был послан, чтобы укрепить их в вере (3:2)

Павел послал Тимофея, чтобы узнать об их вере (3:5)

Тимофей принес хорошие новости об их вере и любви (3:6)

Павел утешился, услышав об их вере (3:7)

Павел хотел восполнить то, чего не хватало в их вере (3:10)

Павел хотел, чтобы они избыточествовали в любви (3:12)

Они были научены Богом любить друг друга (4:9)

Павел увещал их облечься в веру, надежду и любовь (5:8)

#### 2-е Фессалоникийцам

Павел похвалил их за возрастание в вере и любви (1:3)

Павел с гордостью говорит о них за их веру во время гонений (1:4)

Павел молился об их росте в любви и надежде (претерпение) (3:5)

В этих двух коротких Посланиях мы видим важность веры, надежды и любви. И прослеживается это в том, как часто Павел упоминает об этих качествах (14 раз в 8 главах). Их важность можно отметить также по тому, как Павел хочет, чтобы эти три аспекта веры проявлялись в этой церкви. Павел напомнил верующим об их вере, надежде и любви в прошлом и настоящем, а также выразил свое желание, чтобы они совершенствовались в этих аспектах веры в будущем. Затем во 2-м Фессалоникийцам видно, что они сделали большой шаг вперед в своей вере и любви. Более того, Павел хвалит их за то, что они проявляли стойкость и веру в гонениях (1:4). Интересно заметить, что это именно этими качествами хвалился апостол Павел. Поэтому вера, надежда и любовь — это критерии здоровья поместной церкви.

Понимание важности веры, надежды и любви в жизни христианина и церкви требует, чтобы эти аспекты веры были приоритетом в обсуждениях церковного руководства. Во время этих обсуждений им следует произвести анализ состояния их церкви и ее служения, чтобы определить, действительно ли вера, надежда и любовь являются ее основополагающими характеристиками; проявляются ли они в должной мере; все ли они присутствуют или некоторые из них потеряны (ср. Откр. 2:4). Руководству церкви также следует думать, как церковь, ее отдельные члены и они сами могут работать над тем, чтобы еще больше преизбыточествовать в вере, надежде и любви. На встречах для обсуждения работы церкви ее руководству следует приложить все усилия, чтобы эти встречи проходили в духе, отражающем эти качества, и чтобы принимаемые решения также отражали их.

В этом мире есть церкви, которые являются памятниками человеческого величия, а есть такие, которые являются памятниками величия Божьего. Памятники человеческого величия – это церкви, руководимые как корпорации, где все планы и проекты направлены на то, чтобы построить большую церковь любыми средствами. Церкви, служащие монументами Божьего величия, – это церкви, которые демонстрируют великую веру в Него и с терпением ожидают пришествия Христа и которые проявляют любовь к братьям и людям вне

церкви во всем, что делают. Эти церкви также планируют свое служение, желая достичь погибших, но они растут не потому, что трудятся, опираясь на собственные силы и умение, а потому, что послушны Слову Божьему. В своем послушании они стремятся максимально проявить веру, надежду и любовь. Эти три качества видны во всех их действиях: в благовестии, поклонении, служении, попечении о других и т.д. Именно такие церкви благословляет Бог. Такие церкви растут как духовно, так и численно. Поэтому проявление веры, надежды и любви в поместной церкви и ее членах должно стать таким же естественным, как дыхание для живого существа. Пусть ваша церковь будет такой церковью!



### ВОПРОСЫ ПРИМЕНЕНИЯ:

• вере

| ים | DOTH CODITIE VIIVILITILITYTI.                                                                                                                                                                                                                                                 |  |
|----|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|
| 1. | В этом разделе было показано, что три главные цели, к которым должна стремиться церковь, — это вера, надежда и любовь. Действительно ли вы считаете, что это три главных способа, при помощи которых Апостол Павел измерял здоровье церкви? Пожалуйста, объясните свой ответ. |  |
| 2. | Почему вы считаете, что вера, надежда и любовь так важны для деятельности поместной церкви?                                                                                                                                                                                   |  |
| 3. | Объясните, почему вера, надежда и любовь жизненно важны для эффективной программы благовестия в вашем населенном пункте?                                                                                                                                                      |  |
| 4. | Обсуждали ли вы когда-либо с другими руководителями церкви то, как вы в этих трех сферах можете способствовать возрастанию каждого члена церкви в отдельности? Обсуждали ли вы, как ваша церковь в целом может возрастать в этих трех сферах?                                 |  |
| 5. | Какими способами руководство вашей церкви может способствовать росту в:                                                                                                                                                                                                       |  |

|    | • надежде                                                                                                                                                                                                         |
|----|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|    | • любви                                                                                                                                                                                                           |
| 6. | Как вы лично можете возрастать в этих сферах?                                                                                                                                                                     |
| 7. | Кого вы представляете великим (назовите трех людей)? Человек веры: Человек надежды: Человек любви:                                                                                                                |
| 8. | Кто из тех, кого вы знали или знаете, был великим (назовите трех разных людей)?                                                                                                                                   |
|    | Человек веры:                                                                                                                                                                                                     |
|    | Человек надежды:                                                                                                                                                                                                  |
|    | Человек любви:                                                                                                                                                                                                    |
|    | Пожалуйста, назовите одно конкретное качество характера каждого из перечисленных вами людей, которое побудило вас включить их в свой список. Чему вы можете научиться у них, что сможете применить в своей жизни? |

# ВОПРОСЫ НЕПОСРЕДСТВЕННО К МИССИОНЕРАМ И ОСНОВАТЕЛЯМ НОВЫХ ЦЕРКВЕЙ:

| 1. | Являются ли вера, надежда и любовь качествами характера, проявляемыми в вашей жизни и жизни вашей семьи? Если нет, то как вы сможете учить этим качествам свою церковь и вкладывать их в жизни своих слушателей? |
|----|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 2. | Как вы будете добиваться того, чтобы ваша новая церковь воплощала в себе веру, надежду и любовь с момента своего зачатия? Перечислите несколько идей.                                                            |
|    | •                                                                                                                                                                                                                |
|    | •                                                                                                                                                                                                                |
|    | •                                                                                                                                                                                                                |
|    | •                                                                                                                                                                                                                |
| 3. | Какие служения можно начать в вашей церкви или в местности, где будет основана церковь, воплощающие в себе веру, надежду и любовь?                                                                               |
|    | •                                                                                                                                                                                                                |
|    | •                                                                                                                                                                                                                |
|    | •                                                                                                                                                                                                                |
|    | •                                                                                                                                                                                                                |
|    | •                                                                                                                                                                                                                |
|    |                                                                                                                                                                                                                  |



## ОСНОВОПОЛАГАЮЩИЕ ВОПРОСЫ:

## Церковь: основополагающие истины и обязанности

#### Что представляет собой церковь?

В поисках определения отличительных признаков церкви после изучения новозаветных отрывков, имеющих непосредственное отношение к церкви, автор пришел к следующему выводу: церковь в своей основной форме представляет собой группу рожденных свыше верующих, собирающихся вместе с целью поклонения и общения. Автор не убежден, что для того, чтобы группа людей могла называться церковью, она должна соответствовать требованиям, выходящим за рамки приведенных выше. В Новом Завете можно найти церкви, находящиеся на разных стадиях развития, — от тех, в которых еще не было руководства (его следовало назначить, Деян. 14:23), до церквей с крепким руководством, которые даже посылали миссионеров (Деян. 13:1-3). Зрелая церковь: 1) имеет руководителей, таких как пастор-учитель и (или) евангелист, и совет пресвитеров; 2) признает основополагающие истины о церкви и подчиняется им; 3) участвует в выполнении обязанностей церкви.



Ниже приведены наблюдения, сделанные в отношении церкви в результате данного исследования. Они были разделены на две категории, названные как: «Основополагающие истины» и «Обязанности». Основополагающие истины – это факты о церкви, которые определяют и характеризуют ее как церковь. Обязанности, с другой стороны – это то, что должна выполнять церковь. Их выполнение зависит от действий поместной церкви. Поэтому примите во внимание важность этих истин и обязанностей в отношении своей церкви.

#### Основополагающие истины:

Вопрос: Как эти истины ежедневно отражаются в жизни вашей церкви?

- 1. Церковь была куплена Христом (Деян. 20:28; Ефес. 5:23; 1 Пет. 1:18-19)
- 2. Христос основание церкви (1 Кор. 3:11)
- 3. Христос краеугольный камень церкви (Ефес. 2:20)
- 4. Основание церкви было заложено Апостолами и пророками (1 Кор. 3:10; Ефес. 2:20).

- 5. Церковь святой храм, состоящий из верующих во Христа (1 Кор. 3:16; Ефес. 2:21-22)
- 6. Христос Глава церкви (Ефес. 1:22; 4:15; 5:23, 24; Кол. 1:18)
- 7. Церковь Тело Христово (1 Кор. 12:12, 27; Ефес. 4:16; Кол. 1:24)
  - а. Она состоит из христиан (Деян. 11:20-21, 26; 14:23; 1 Кор. 1:12)
  - б. Она многообразна (Рим. 12:4; 1 Кор. 12:12, 14-19)
  - в. Она взаимозависима (Рим. 12:5; 1 Кор. 12:12, 20-27)
  - г. Она объединена (Рим. 12:5; 1 Кор. 12:12-13, 20)
- 8. Церковь подчиняется Христу (Ефес. 5:24; 1:20-22; Матф. 11:27; 28:18)
- 9. Церковь любима Христом (Ефес. 5:1-2, 25; Деян. 20:28; Гал. 1:4)
- 10. Церковь освящена Христом (Ефес. 5:26; 1 Кор. 6:11; Тит. 2:14)
- 11. Христос питает и лелеет церковь (Ефес. 4:16; 5:29)

Эта категория истины является основополагающей и имеет соответствующие последствия для церкви. Эти истины нужно принимать во внимание, если желаем понять, что представляет собой церковь и каковы ее функции. Поэтому нужно принимать во внимание эти истины и производимые ими результаты. Хотя число результатов весьма велико, автор представляет ограниченное количество относящихся к этой сфере задач, которые церкви следует применять в своей повседневной жизни. Пожалуйста, обратите внимание, что информация основывается на перечне уже перечисленных основополагающих истин, поэтому ссылки на Писание не будут повторяться.

Первое наблюдение, которое можно сделать, позволяет сделать вывод, что все и вся в церкви сосредоточено на Христе. Без Него церковь просто не существовала бы. Он – средоточие внимания, причина, сущность, опора, руководитель, главенствующая власть, хозяин, друг и опекун церкви. В сравнении с Ним верующие играют вторичную роль. Поэтому все, чем занимается церковь, необходимо делать только для Него и ради Него. Церковь не должна существовать для своей собственной цели, принимая решения, способствующие осуществлению ее желаний и удовольствий вопреки воле Христа. Церковь не должна быть общественным клубом или местом, где все внимание обращено не на Христа и Его волю (что включает приведенные обязанности церкви), а на что-то другое. Жертвенность является столь важной частью христианской жизни – потому что цель церкви состоит в том, чтобы служить Христу. Он установил для церкви пример служения, пострадав и умерев за нее: поэтому церковь должна быть готова делать то же самое для Него. Хотя церковь состоит из верующих, без Христа она не имела бы цели, направления, силы и смысла существования. Если церковь потеряла свою цель, значит, она сбилась с правильного пути. Как Тело Христово церковь должна выполнять Его волю, совершая Его труд (Ефес. 2:10) угодным Ему образом без ропота и сомнения (Фил. 2:12-16).

Христос – Глава Церкви. Результат второго наблюдения заключается в том, что церковное руководство должно иметь постоянную связь с Христом, своим Пастыреначальником, через молитвы и Слово Божье. Поскольку основание церкви было заложено новозаветными Апостолами, пророками и их Посланиями, которые играют жизненно важную роль в определении того, как должна функционировать церковь (в отличие от человеческих традиций и мнений), эти Послания наряду с остальными книгами Библии необходимы и ценны для церкви и ее руководителей. Именно через эти Послания Дух Святой

направляет церковное руководство для совершения труда, который Христос предназначил им исполнять (Ефес. 2:10).

Третье наблюдение заключается в том, что намерения Христа направлены только во благо церкви (Рим. 8:32), поскольку Он умер за нее, любит ее и заботится о ней. Это верно, потому что церковь – Его Тело, и Он хочет питать Свое Тело и заботиться о нем, удовлетворяя его истинные потребности. Поэтому церковь всегда может полагаться на то, что Спаситель (Рим. 8:32) не только восполнит ее нужды, но и будет заботиться о ней, как мать о ребенке (ср. Матф. 23:37) или как жених о невесте (Ефес. 5:28-29).

Последнее наблюдение таково: церковь состоит из верующих, и все они являются важной частью Тела Христова. Поскольку церковь очень разнообразна, ей следует усиленно работать над тем, чтобы понимать, ценить и принимать отличия других (т.е. духовные дары, таланты, жизненный опыт, этническое происхождение, национальность и т.д.), что на самом деле составляет силу церкви. Бог использует все эти разнообразные члены Тела Христова, чтобы составить из них тело (ср. 1 Кор. 12:18, 24) и сделать его тем, чем оно есть. Поэтому ни один из членов не может быть важнее других членов тела (1 Кор. 12:21-22), равно как и менее важным (1 Кор. 12:15-18). Поэтому руководство церкви должно вовлекать каждого члена церкви в служение как рабочую часть целого. Каждый член должен использовать свои духовные дары и совместно с другими членами поместной церкви вносить свой посильный вклад для славы Божьей. Кроме того, в церкви не должно быть предвзятого отношения, лицеприятия, соперничества или господства над другими. Поместная церковь должна быть единой, и это единство должно быть важной частью церкви (хотя и не любой ценой, например, достижение единства за счет непослушания Божьему Слову). Как члены Тела Христова церкви должны проявлять святость, поскольку они были освящены Христом, став частью Его святого храма. Будучи частью святого храма и Тела Христова, церкви и отдельные верующие не должны трудиться с неверующими в деле Господнем (2 Кор. 6:14-7:1), а только с другими верующими и христианскими церквами.

#### Условные реалии:

Вопрос: Как ваша церковь выполняет эти обязанности?

- 1. Церковь необходимо учить (Матф. 28:19-20; Иоан. 17:17; Деян. 2:42; 1 Кор. 4:17; Кол. 1:25-28; 1 Тим. 4:13; 2 Тим. 2:2; 4:2; Евр. 4:12)
- 2. Церковь должна участвовать в поклонении (Пс. 2:11; 28:2; Иоан. 4:23-24; Фил. 3:3)
- 3. Церковь должна участвовать в общении (Прит. 27:17; Деян. 2:42; 2 Кор. 6:14–7:1; Евр. 3:13; 10:24-25; 1 Иоан. 1:3, 7)
- 4. Церковь должна служить людям (Марк. 10:45; 1 Кор. 12:4-7, 25; 2 Кор. 4:5; Гал. 6:9-10; Ефес. 2:10; 4:11-12; 6:7; Фил. 2:12-13; Евр. 12:28; 1 Пет. 4:10-11)
- 5. Церковь должна заниматься благовестием (Матф. 28:19; Деян. 2:14, 41; 4:4; 5:42; 6:7; 1 Кор. 15:3-4; Кол. 4:5-6; 1 Фес. 1:5-6; 2Тим. 4:5)
- 6. Церковь должна посылать миссионеров (благовестников) в другие страны (Матф. 28:19; Деян. 1:8; 13:1-5; Ефес. 4:11; 2 Тим. 4:5)

- 7. Церковь должна заботиться о своих членах (Иоан. 13:34-35; 1 Кор. 12:25-26; Гал. 5:13; 6:2)
- 8. Церковь должна практиковать водное крещение и Вечерю Господню (Матф. 28:19; Деян. 2:38, 41-42; 10:47-48; 1 Кор. 1:13; 11:20-32)
- 9. Церковь должна наказывать согрешающих (Матф. 18:15-20; 1 Кор. 5; 2 Фес. 3:14-15; Тит. 3:10-11; Евр. 12:4-11)
- 10. Церковь должна иметь пастора-учителя и (или) евангелиста, который бы занимался подготовкой верующих для служения (Ефес. 4:11-16)
- 11. Церковь должна руководиться советом пресвитеров (Деян. 13:1; 14:23; 20:17, 28; 1 Фес. 5:12-13; 1 Тим. 3:1; 5:22, 24-25; Тит. 1:5; Иак. 5:14; 1 Пет. 5:1-4)
- 12. Церковь должна применять власть, данную ей Богом (Матф. 18:15-20; 1 Кор. 5:12-13; 6:1-8; 1 Фес. 5:12-13; Евр. 13:17)
- 13. Церковь должна быть местом мира и порядка (Рим. 14:19; 1 Кор. 11:6; 14:33, 40; 2 Кор. 13:11; Гал. 5:16-26; Ефес. 4:1-6; Фил. 2:2; 1 Фес. 1:1; 5:13)

Эта категория обязанностей церкви оказывает влияние на работу и здоровье поместной церкви. В то время как основополагающие истины являются неизменными, и не зависят ни от кого и ни от чего, то обязанности церкви представляют собой задачи церкви, осуществление которых зависит от действий поместной церкви, хотя их конечные результаты и предопределены Богом. Поскольку эти обязанности осуществляются через действия церкви, верным будет и то, что их неосуществление является результатом ее бездействия. Поэтому, если церковь не стремится к выполнению этих обязанностей, они просто не осуществятся, несмотря на то, что являются Божьей волей для поместной церкви. Когда вы будете заниматься рассмотрением этих обязанностей, а также их следствий, обратите, пожалуйста, внимание на то, что перечисленные выше отрывки Писания сейчас не приводятся, хотя сами принципы изложены.

Первая обязанность из выше упомянутых состоит в том, что церковь должна постоянно участвовать в учении и проповеди Слова Божьего. Именно Слово Божье производит в людях возрастание в вере и уподобление в образ Христа. В повелении Христа после Его воскресения также говорится об этом: когда человек уверует и крестится, его следует учить всему, что повелел Христос. Это должно происходить не только во время богослужений в церкви, но и в группах по изучению Библии и в группах ученичества. Это также важные аспекты служения церкви.

Вторая обязанность заключается в том, что церковь должна участвовать в поклонении Богу. Это поклонение — ключ и основание всякой церкви. Без этой составляющей церковь теряет главный смысл своего существования, потому что Бог не получает славы от этой церкви. Поклонение Богу должно быть естественным откликом как отдельного верующего, так и всей церкви в целом. По этой причине в поклонении должна участвовать вся церковь как на уровне каждого верующего в отдельности, так и всех верующих вместе взятых. Поклонение должно быть временем важным и значительным для всех участвующих, а не однообразным ритуалом, повторяющимся неделя за неделей без всяких изменений. Поэтому необходимо хорошо продумывать каждое служение, музыку, которая будет использоваться, порядок служения и

т.д. Целью поклонения не должно быть получение эмоционального отклика. Его цель – подготовить людей и помочь им поклоняться их великому Богу.

Третья обязанность состоит в том, что церковь должна участвовать в общении. Общение представляет собой отношения, существующие между верующими во Христа, а также между ними и их Небесным Отцом и Спасителем. Это общение основывается на Личности Христа и общей вере верующих, имеющей основание в Божьем Слове. Общение верующих, когда они поощряют друг друга быть верными Господу, позволяет им укрепляться в вере. Истинное общение невозможно между верующими и неверующими, ибо «какое общение праведности с беззаконием» или «что общего у света с тьмою» (2 Кор. 6:14)? Никакого!

Четвертая обязанность такова, что церковь должна участвовать в практическом служении. Служение очень важно для христианской жизни. Христианин, который не служит другим, будет испытывать препятствия в своем духовном росте. Он не станет таким, каким должен быть, и, что более важно, он не будет следовать примеру своего Спасителя. Он также не будет хорошим распорядителем духовного дара, данного ему в момент спасения. Поэтому церковь должна поощрять и развивать служение своих членов, уча их служить друг другу, чтобы они были способными выполнять дела, возложенные на них Богом прежде основания мира.

Пятая обязанность состоит в том, что церковь должна заниматься благовестием. Весть Евангелия – что Христос умер за грехи мира, что Он был погребен и что Он воскрес – должна всегда звучать в поместной церкви. Не только церковь в целом должна искать возможность осуществлять это, но и члены церкви в своей повседневной жизни должны также искать возможность воспитывать учеников, участвуя в процессе приведения людей к вере во Христа.

Шестая обязанность такова, что церковь должна посылать миссионеров в другие страны, чтобы сделать учениками Христа все народы. Хотя этот процесс должен начинаться с города или села, в котором находится церковь, он должен распространяться на окружающие территории до края земли. Церковь должна беспокоиться о других странах по всему миру, а не только о своей. Она должна проявлять эту заботу, посылая миссионеров в другие страны, чтобы приобретать новообращенных и утверждать новые церкви, даже если ее народ еще не весь обратился к Христу. Иисус повелел это в Матф. 28:19 и Деян. 1:8. Книга Деяний – это описание начала этого процесса, который должна продолжать современная церковь.

Седьмая обязанность состоит в том, что церковь должна участвовать в попечении о своих членах. Церковь должна служить и заботиться друг о друге. Когда страдает один член, должно страдать все тело. Когда радуется один член, должно радоваться все тело. Люди увидят, какие ученики Христа, если они будут иметь любовь между собою. Тело, которое не заботится о самом себе, – это нездоровое тело.

Восьмая обязанность такова, что церковь должна совершать водное крещение и Вечерю Господню. Когда человек уверует и становится учеником

Христа, его следует крестить в соответствии с заповедью Христовой. Кроме этого, верующие должны также участвовать в Вечере Господней, вспоминая о смерти Христа за них.

Двенадцатая обязанность состоит в том, что церковь должна практиковать церковную дисциплину. Бог наказывает тех, кого любит, и Он ожидает того же от Своей церкви. Когда верующий впадает в грех, к нему нужно подойти и увещать его отвратиться от греха. Если он не раскаивается, то процесс продолжается до тех пор, пока он не раскается, либо будет отлучен от церкви. Цель этого процесса многогранна: его необходимо производить не только для восстановления заблудившегося верующего, но и для славы Божьей, и для защиты, очищения, единства и свидетельства поместной церкви, а также из-за необходимости церкви повиноваться повелениям Писания.

Десятая обязанность состоит в том, что в церкви должен быть пасторучитель и (или) благовестник, занимающийся обучением верующих для служения (Ефес. 4:11-16). Это важный аспект служения церкви, потому что главная функция пастора-учителя и благовестника заключается в снаряжении святых, что приведет к созиданию Тела Христова. Без таких людей церковь не может возрастать в зрелости. (См. статью «Снаряжающее служение пастора и евангелиста», Ефес. 4:11-16).

Одиннадцатая обязанность такова, что церковью руководят пресвитеры. Пресвитерами, по Писанию, должны быть мужчины (но не женщины), желающие занимать данную должность и соответствующие необходимым духовным требованиям. Как пресвитеры они отвечают за попечение, защиту, служение хорошим примером и руководство овцами, трудясь совместно с пастором-учителем. Поэтому нельзя спешить ставить на эту должность любого человека, но вначале нужно его испытывать, а потом, если он окажется верным, назначать. (См. статью «Определение ролей руководителей церкви»)

Девятая обязанность такова, что церковь обладает властью, данной ей Богом. Она обладает властью наказывать согрешающих и судить дела между верующими. Руководство церкви совершает попечение о членах церкви и др. Поэтому церковь должна нести груз ответственности, не пренебрегая им, и относиться к этому серьезно. С другой стороны, она также не должна злоупотреблять своей властью и силой, господствуя над теми, кто вверен ей на попечение, и (или) формируя неправильное представление о власти в церкви. Необходимо всегда помнить, что эта власть была дана Богом, а пресвитера церкви служат ее распорядителями. Если они будут злоупотреблять своими обязанностями, то однажды им придется дать отчет за это. Однако, если они хорошие распорядители, наступит день, когда Пастыреначальник вознаградит их.

Тринадцатая обязанность такова, что церковь должна хранить мир и порядок. Церковь должна отличаться от неверующего мира. Такие вещи, как беспорядок, разделения, раздоры, зависть, гнев, распри и прочие дела плоти не должны проявляться в церкви. Церковь — это место, где должен проявляться плод Духа. Если церковь не отличается от мира, который она призвана изменять при помощи Евангелия, то как она сможет быть солью и светом в этом темном и умирающем мире? Она не сможет!

#### Мотивация церкви

Размышляя над этими наблюдениями о церкви, следует обратить внимание на тот факт, что временами церковь может совершать правильные поступки, но по неправильным причинам. Вот почему столь важное значение имеет намерение (причина, почему что-то делается) отдельной личности или церкви в целом. Почему человек делает то, что делает? Именно это однажды будет судить Христос. Вот почему так важно, чтобы руководство церкви внимательно рассмотрело неизменяемые истины и обязанности церкви, кратко изложенные выше. Плохо будет, если церковь окажется в ситуации, подобной той, которая сложилась с церковью в Ефесе, где делалось много правильных дел, но из неправильных побуждений (Откр. 2:1-7). Увещание, с которым Иисус обратился к этой церкви, состояло в том, что, если она не начнет делать свои дела из верных побуждений, то Христос прекратит использовать ее как свет в Ефесе. Вот по этой причине церквам следует обращать внимание на свои побуждения. Они должны убедиться, что продолжают пребывать во Христе, иначе не смогут сделать ничего существенного (Иоан. 15:3-5), а просто станут бесполезной сухой виноградной ветвью, годной только для костра (Иоан. 15:6). Хотя это никогда не должно отражать состояние какой бы то ни было церкви, слишком часто все происходит именно так и ничего не делается для изменения сложившейся ситуации.

#### Основные ценности церкви

Будет хорошо, если церковь выработает формулировку своих основных ценностей, призванную помочь ей не сбиться с пути и делать то, что нужно делать. Это утверждение должно включать пункты, важные для существования церкви, такие как любовь к Господу всем сердцем, душой и разумом своим, и любовь к ближнему как к самому себе (Матф. 22:37-39). Этот документ не должен быть длинным, он должен напоминать руководителям и членам церкви о важных для них ключевых ценностях. И руководство церкви, и ее члены должны регулярно повторять этот документ, что поможет им помнить о том, почему они существуют и каковы их задачи.

#### Декларация цели церкви

Церковное руководство должно выработать краткую, в одну фразу или предложение, декларацию цели церкви для ее запоминания членами церкви. Ее цель – помочь членам церкви запомнить причину существования их церкви, поэтому она должна быть записана с использованием как можно более конкретных выражений. Тогда члены церкви будут знать цель своей церкви, а также свою цель в отношении церкви. Когда руководители церкви будут принимать во внимание причины существования своей церкви, декларация цели будет направлять их в принятии решений и планировании.

#### Свод установлений церкви

Еще один фактор, который может помочь церкви двигаться в правильном направлении, — это свод установлений церкви. Свод установлений — это документ, который излагает видение церкви, общий подход к ее основным ценностям, порядок их осуществления и их направление, равно как и другие важные вопросы. Это будет достаточно объемный документ. Поскольку рассмотренные ранее тринадцать обязанностей представляют собой направления деятельности церкви, будет важным изложить установки по каждой из этих позиций, а также добавить все, что играет важную роль в церкви (напр., обязанности диаконов и диаконис и т.д.). Тогда, если возникнут вопросы по позициям, оговоренным в своде установлений церкви, на основании этого документа можно будет определить позицию церкви и принять соответствующие решения.

Работая над сводом установлений, необходимо помнить следующее: 1) все установления должны быть основаны на Слове Божьем, и 2) то, что написано, не представляет собой нерушимой истины и, если необходимо, в будущем может быть изменено. Свод установлений церкви может изменяться, потому что он не является Словом Божьим, хотя и содержит ссылки на него. Если свод установлений хорошо составлен и имеет надлежащие библейские основания, его не следует часто изменять. Однако его необходимо пересматривать каждые несколько лет, чтобы определить, не требуют ли пересмотра или исправления какие-либо пункты. Выделите время для написания такого свода установлений, если вы еще не составили что-либо подобное, поскольку эти принципы предоставят церкви руководство к действиям и окажутся полезными в кризисных ситуациях.

#### Устав церкви

Наконец, об уставе церкви, который тоже является важным документом. Это верно не только потому, что обычно этот документ требует большинство государственных учреждений, но и потому, что он помогает направлять церковь и поддерживает ее движение в том направлении, которое было взято во время ее основания.

Устав – это документ, который обычно содержит не только юридическую информацию о церкви, требуемую государством, но и другую, такую как (хоть это и не исключение):

- Название церкви
- Адрес церкви
- Принадлежность церкви (деноминация, ассоциация, др.)
- Вероучение
- Декларацию цели
- Основные ценности
- Структуру управления церковью
- Порядок избрания руководства
- Порядок принятия новых членов
- Порядок и частоту проведения членских собраний

- Порядок решения спорных вопросов церкви
- Порядок осуществления церковного взыскания
- Порядок принятия или увольнения пастора
- Порядок внесения изменений в устав церкви
- Порядок ликвидации имущества церкви

Этот документ обычно юридического характера, он управляет деятельностью церкви, а также защищает ее от возможных противников, у которых может возникнуть желание нанести ущерб церкви и даже завладеть ее территорией и помещениями. Поэтому после составления этого документа его необходимо передать на рецензию юристу, чтобы удостовериться, что устав церкви соответствует юридическим требованиям государственных учреждений и правовой системы. К нему, наравне со сводом установлений церкви, необходимо обращаться для правильного решения вопросов, рассматриваемых в этих документах. Пренебрежение этим может вызвать как этические, так и юридические проблемы для церкви и ее руководства.



#### ВОПРОСЫ ПРИМЕНЕНИЯ:

- 1. Считаете ли вы как руководитель церкви, что основополагающие принципы важны для каждодневного служения вашей церкви? Как и почему они должны оказать изменяющее влияние на вас и вашу церковь?
  - Церковь была куплена Христом
  - Церковь имеет пастора-учителя и (или) евангелиста, который занимается подготовкой верующих для служения
  - Христос основание церкви
  - Христос краеугольный камень церкви
  - Основание церкви было заложено Апостолами и пророками
  - Церковь святой храм, состоящий из верующих во Христа
  - Христос Глава церкви
  - Церковь Тело Христово
    - Она состоит из христиан
    - Она многообразна
    - Она взаимозависима
    - Она едина
  - Церковь подчиняется Христу
  - Церковь возлюблена Христом
  - Церковь освящена Христом
  - Христос питает и лелеет церковь

Пожалуйста, объясните:

| ۷. | как, по вашему мнению, вышеперечисленные неизменяемые реалии       |
|----|--------------------------------------------------------------------|
|    | конкретно проявляются в вашей церкви? Перечислите результаты общих |
|    | наблюдений:                                                        |
|    |                                                                    |

•

•

•

•

•

- 3. Рассматривая перечисленные ниже условные реалии, видите ли вы среди них такие, которые ваша церковь не выполняет или выполняет, но не очень хорошо? Пожалуйста, подчеркните те позиции, которые требуют улучшения в вашей церкви.
  - Церковь необходимо учить
  - Церковь должна участвовать в поклонении
  - Церковь должна участвовать в общении
  - Церковь должна участвовать в служении
  - Церковь должна участвовать в благовестии
  - Церковь должна посылать миссионеров
  - Церковь должна заботиться о своих членах
  - Церковь должна практиковать водное крещение и Вечерю Господню
  - Церковь должна практиковать церковное взыскание
  - Церковь должна иметь пастора-учителя и (или) благовестника, занимающегося обучением верующих для служения
  - Церковь должна быть руководима пресвитерами
  - Церковь должна применять власть, данную ей Богом
  - Церковь должна быть местом мира и порядка
- 4. Пожалуйста, перечислите ниже подчеркнутые вами позиции. Затем перечислите идеи, которые, по вашему мнению, может применить ваша церковь, чтобы достичь улучшения в этих сферах.

\_

•

•

ПРИМЕЧАНИЕ: Для дальнейшего обсуждения позиций, перечисленных вами выше, обращайтесь к соответствующим разделам данного руководства. В каждом из них вы найдете еще больше вопросов для применения.

5. Если в вашей церкви нет документа об основных ценностях, перечислите ниже те основные ценности, которые, по вашему мнению, играют центральную роль в деятельности вашей церкви. К каждой из них приведите одно место Писания, на основании которого она была сформулирована.

•

•

6. Когда вы смотрите на свой список основных ценностей, не находите ли вы в нем таких, которых не должно быть там? Видите ли вы отсутствие некоторых необходимых? Иногда церкви обладают не библейскими основными ценностями, а даже вредоносными (напр., избыточный авторитет служителя, участие женщин в руководстве и др.). Есть ли чтолибо из этого в вашей церкви?

## ВОПРОСЫ НЕПОСРЕДСТВЕННО К МИССИОНЕРАМ И ОСНОВАТЕЛЯМ НОВЫХ ЦЕРКВЕЙ:

1. Создали ли вы устав церкви? Рассматривали ли вы примеры уставов, используемых другими церквами в местности, где вы собираетесь основать новую церковь?

2. Написали ли вы список основных ценностей, которые считаете важными для успеха вашей новой церкви? Если нет, начните делать это на месте, отведенном ниже. К каждому из пунктов приведите одно место Писания, на основании которого этот пункт был сформулирован.

.

\_

•

•

•

•

•

•

| 3. | На основании своих основных ценностей выработайте декларацию цели. Постарайтесь сделать ее легкой для запоминания.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|----|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 1  | Написали ли вы свод установлений для своей церкви? Ниже приведены                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 4. | темы, рассмотрение которых должно включать это руководство. Видите ли вы преимущество в том, что ваша церковь будет обладать таким руководством?                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|    | <ul> <li>Церковь должна применять власть, данную ей Богом</li> <li>Церковь должна быть руководима пресвитерами</li> <li>Церковь необходимо учить</li> <li>Церковь должна участвовать в поклонении</li> <li>Церковь должна участвовать в общении</li> <li>Церковь должна участвовать в служении</li> <li>Церковь должна участвовать в благовестии</li> <li>Церковь должна посылать миссионеров</li> <li>Церковь должна заботиться о своих членах</li> <li>Церковь должна практиковать водное крещение и Вечерю Господню</li> <li>Церковь должна практиковать церковное взыскание</li> <li>Церковь должна быть местом мира и порядка</li> </ul> |
| 5. | Когда вы будете работать над написанием свода установлений для церкви, кого следует подключить к процессу в качестве помощника и консультанта? Какие ресурсы вы можете использовать для дальнейшего руководства?                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|    | Люди:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|    | •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|    | •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|    | •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|    | Ресурсы:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|    | •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|    | •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|    | •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |



## ОСНОВОПОЛАГАЮЩИЕ ВОПРОСЫ:

## Рост церкви

#### Вопросы роста церкви

Ни у кого не вызывает удивления, когда пастора, создавшие большие церкви, проводят семинары о том, как они добились таких успхов. Они даже ездят в другие страны, чтобы учить там местных служителей тому, как достичь таких же великих результатов по тому же образцу. Многие служители с энтузиазмом едут на подобные мероприятия, чтобы услышать секреты успеха, которые они могли бы использовать в своих церквах. Однако здесь нужно проявлять осмотрительность.

Вопрос стоит так: «Каковы ключевые составляющие построения стабильной, сильной, здоровой, динамичной и даже большой церкви?» Ответ заключается в умно продуманных человеческих маркетинговых технологиях или в чем-то другом? Проблема некоторых семинаров по росту церкви состоит в том, что методы, которые сработали в одной церкви в одной части страны, могут не сработать в другой церкви из другой части той же страны. Более того, это может не сработать в том же городе, где находится якобы успешная церковь. А тем более, если опыт переносится в другую страну. Поэтому предпосылка в данной статье звучит так: если принципы, использованные для созидания церкви, не универсальны по своей природе (т.е. не библейские, а культурные или человеческие), то нельзя ожидать, что они будут работать в других местах или станут строительным материалом, необходимым для созидания сильной, плодотворной церкви, способной оказать непреходящее влияние для славы Христа. Слова Иисуса, сказанные после Нагорной проповеди (Матф. 5–7), объясняют истинность этого утверждения: «Итак, всякого, кто слушает слова Мои сии и исполняет их, уподоблю мужу благоразумному, который построил дом свой на камне; и пошел дождь, и разлились реки, и подули ветры, и устремились на дом тот, и он не упал, потому что основан был на камне. А всякий, кто слушает сии слова Мои и не исполняет их, уподобится человеку безрассудному, который построил дом свой на песке; и пошел дождь, и разлились реки, и подули ветры, и налегли на дом тот; и он упал, и было падение его великое» (Матф. 7:24-27). Созидание церкви на культурных принципах подобно строительству дома на песке. Созидание церкви на универсальных принципах подобно строительству дома на скале. Если мы хотим иметь здоровую и динамическую церковь, в которой успешно развивается служение, то центром служения должна быть Библия.



Другая причина, почему нельзя ожидать, что культурные принципы семинаров по росту церквей будут всегда работать в других местах, состоит в том, что церкви отличаются друг от друга, и людей они достигают также разных. Каждая церковь имеет свои особенности (т.е. культурные, экономические, расовые, географические, языковые, экологические и др.). Другими словами, перед каждой из церквей будет стоять свой набор задач и трудностей. Но на этом перечень отличий не кончается, потому что церкви и населенные пункты имеют свое лицо, свои предпочтения и антипатии. По причине всех этих отличий методы, которые были эффективными для одной группы людей, могут не произвести того же эффекта для другой группы. Конечно же, это утверждение справедливо в том случае, если не используются универсальные библейские принципы. Вот почему в конкретных населенных пунктах Бог организует церкви (ср. 1 Кор. 12:18; 1 Пет. 5:3), состоящие из руководства (ср. 1 Кор. 12:27-28; Ефес. 4:7-13) и наделенных дарами верующих, помещенных Им в общину для совершения труда (ср. 1 Кор. 12:4-7, 11). Поэтому церкви, основанные полновластным Богом (Пс. 102:19; 1 Тим. 6:15), имеют четко поставленные задачи и цели (Ефес. 2:10; Фил. 2:12-13), как и все прочее, что делает Бог, то есть они не возникают просто по воле случая.

#### Принцип роста церкви

Когда человек понимает, что Бог полновластен и что Его Слово вседостаточно, можно сделать логический вывод, что главная информация, которую следует знать руководству церквей для созидания успешной динамичной церкви, находится в Писании. Этот вывод основывается на убеждении, что Бог желает, чтобы Его церкви были успешными (ср. Матф. 28:19-20). Поэтому Он и снабдил их информацией, необходимой для выполнения Его задачи (Фил. 4:19). Если это утверждение соответствует истине, тогда из него можно сформулировать очень простой принцип роста церкви, изложенный здесь:

Христос должен стать вашей первой любовью (Откр. 2:4-5), и в силе Святого Духа (Ефес. 3:16; ср. Деян. 1:8) вы должны приложить все усилия для выполнения того, что Писание повелевает церквам (ср. Деян. 20:27; 1 Кор. 11:2; 14:37; Ефес. 4:11-16).

Что же Писание повелевает церквам? Любить Господа и людей, быть послушными Писанию и выполнять то, что требуется от церкви (это вопросы, рассмотрены в данном пособии, см. статьи «Церковь: основополагающие истины и обязанности» и «Цели церкви»). Другими словами – люби Иисуса и будь верен Ему и Его Слову.

Этот принцип роста церкви покоится на двух основаниях: Писание и личный опыт. Готовясь к написанию этой статьи, автор сократил и обобщил содержание каждой главы новозаветных Посланий (Иакова-Евреям). Затем он свел содержание каждого Послания к краткому предложению, выражающему его общую тему (т.е. Евангелие, исправление, христианская жизнь и т.д.). В результате анализа этих общих тем стало ясно, что главным вопросом, рассматриваемым авторами Посланий, является характер и повседневное

хождение христианина (Ефесянам, Филиппийцам, Колоссянам, 1 и 2 Фессалоникийцам, 2 Тимофею, Иакова и 1 Петра). Другими важными темами являются Евангелие (Римлянам, Галатам), исправление (1 и 2 Коринфянам), вопросы внутрицерковной жизни (1 Тимофею и Титу), прощение (Филимону), превосходство Христа (Евреям), предостережения (2 Петра). противопоставление праведности и нечестия (1 Иоанна), лжеучителя (2 Иоанна и Иуды) и верность (3 Иоанна). Хотя все Послания были написаны по конкретным поводам и для решения конкретных нужд, ни в одном из них не акцентируется вопрос роста церкви. Рассматривая вопросы, заботившие авторов Нового Завета, мы не обнаружим среди них вопроса о росте церкви. Даже тема благовестия, хоть и упоминается, все же не является главной. Хотя конкретные вопросы роста церкви никогда прямо не рассматривались этими авторами, другие вопросы, рассмотренные ими, чрезвычайно важны для истинного роста церкви: хождение и характер христианина, а также функция и деятельность церкви. Таковы непрямые принципы роста церкви. Автор считает, что, когда эти косвенные принципы будут приняты поместной церковью ко вниманию (т.е. то, что церкви повелевается делать), рост церкви, в конце концов, произойдет. Это происходит потому, что церковь, выполняющая вышеуказанное, находится в послушании у Бога, что, в свою очередь, является проявлением ее любви к Нему и Его Сыну (ср. 1 Иоан. 5:3; Иоан. 14:21). Следовательно, этими вещами и должно заниматься руководство церкви. И тогда Бог благословит такую церковь, в какой бы части мира она ни находилась, делая ее хорошей, сильной, здоровой, динамичной и, если Он того хочет, даже большой. Церковь, первой любовью которой не является Христос; церковь, которая занята выполнением собственных желаний, не будет благословенной, какой бы большой она ни была и сколько бы различных проектов ни осуществляла.

Второе, на чем основан этот принцип, — это личный опыт автора. В течение своего пасторского служения он был пастором трех церквей. Две из них были маленькими, и он нес там служение пастора временно (в одной церкви год, а в другой — в течение трех месяцев). В третьей церкви он был пастором на содержании в течение более восьми лет. Когда он начинал служение в этой церкви, ее посещало около 100 человек. Эта церковь находится в небольшом городке в штате Мичиган (США) с населением около 300 человек. К тому времени, когда он оставил эту церковь, чтобы отправиться в качестве миссионера в Украину, средняя посещаемость в воскресенье утром была около 170 человек. В целом же служение церкви охватывало более чем 200 человек. В настоящее время средняя посещаемость этой церкви в воскресное утро колеблется между 225 и 250, при значительно большем количестве людей, охваченных служением церкви в целом. (Во избежание недоразумения следует отметить, что не все люди, посещавшие церковь, были из этого городка; многие приезжали из близлежащих поселков).

Более важным, однако, является то, что в течение всего времени, когда автор был пастором, а также во время служения пастора, пришедшего после него, эта церковь достигала погибших: люди приходили к Христу, многие принимали крещение, с ними занимались ученичеством и церковь увеличивала поддержку миссионерам. Другими словами, люди возрастали в вере, и церковь становилась сильнее и многочисленнее. В этом прославлялся Бог. Позже, когда автор размышлял о времени своего служения в этой церкви и о том, что

он и церковь сделали, чтобы вызвать такой численный прирост, он не мог вспомнить ничего сверхъестественного из сделанного ими, что произвело бы такое действие. Но при дальнейшем размышлении он осознал, что они всетаки сделали нечто. Трудясь, чтобы стать более послушными Иисусу и иметь более тесное хождение с Ним, они сделали Христа своей первой любовью. В силе Святого Духа они прилагали все усилия для выполнения того, что повелевало им Писание. В результате Бог благословил их. Поэтому автор приписывает успех церкви не какой-либо замечательной программе или человеку, а Богу, благословившему группу людей, которая работала над тем, чем должна заниматься церковь.

#### Трудности, стоящие на пути применения принципов роста церкви

Хотя может показаться, что данный принцип роста церкви легко воплотить в жизнь, на самом деле это не так. Одна из причин этого состоит в том, что церкви временами тяжело правильно определить свое истинное состояние, особенно если это церковь, медленно умирающая на Виноградной лозе (ср. Иоан. 15:4-6). (Этот момент ясно прослеживается в обращении Иисуса к семи церквам в книге Откровение, главы 2 и 3, но особенно в отношении Ефесской церкви [Откр. 2:1-7]). Это происходит, когда церкви считают, что делают все правильно и по правильным мотивам, но это не соответствует истине. На самом деле они могут не делать все правильно, но даже если это так, они могут делать это не из правильных побуждений. Они могут делать все по привычке, а не на основании живых, растущих взаимоотношений со Христом. Церкви могут делать это из ошибочных убеждений, считая, что то, что они делают, и то, как они делают это. единственно правильный путь. При этом они будут подтверждать свои действия цитатами из Библии, извращенными и вырванными из контекста. Следовательно, если они делают правильное по неправильным мотивам. возникает вопрос: «Каковы же их истинные мотивы, их истинное намерение?» Делают ли они это потому, что Христос – их первая любовь, или у них другие причины? Вспомните, что церковь в Ефесе, к которой обращался Иисус во 2-й главе Откровения, совершала много правильных действий (ст. 2, 3, 6), но делала это по неправильным мотивам: Христос более не был их первой любовью. Иногда человеку или церкви сложно определить свои истинные намерения относительно того, почему они делают то, что делают, особенно, если они делают это из ошибочных побуждений в течение многих лет. Единственный способ в такой ситуации вернуться на путь истинный – упасть на колени и искать мудрости и помощи Божьей (Иак. 1:5-8).

Другая причина, почему применять этот принцип роста церкви не всегда так просто, заключается в том, что не все люди в церкви хотят возрастать в вере и следовать Писанию. Это могут быть не только члены церкви, но и пастор, а также другие служители церкви. Зачастую люди просто не хотят меняться, потому что это слишком неудобно для них. Изменения требуют много труда. Наилучший толчок к изменению может исходить от человека (или людей) в церкви, которые благочестивы и движутся вперед в своей вере. Такой человек своим примером может побудить других делать то же самое (ср. 1 Пет. 3:1). Лучше всего, когда таким человеком является пастор. В этом случае своим личным примером, проповедью и поучением он может оказать

положительное влияние на церковь. Но чтобы стать такого рода примером, он должен практиковать то, чему учит и что проповедует. Если он не делает этого, в церкви не произойдет положительных перемен, потому что никто не захочет следовать за лицемером. Если же пастор будет служить положительным примером, то его жизнь и учение будут побуждать членов церкви подражать ему.

Стоит отметить, что церковь обычно во всем подражает своему пастору. Если пастор диктатор, то не исключено, что церковь тоже будет производить руководителей с диктаторскими наклонностями и членов церкви, законнических в своей вере. Если пастор пассивен, то очень вероятно, что и служители, и рядовые члены церкви тоже будут пассивными. Если же пастор лицемер, существует большая вероятность того, что в церкви тоже будет много лицемеров. Но если пастор ревностен и любит Христа, то церковь будет производить ревностных и любящих Господа служителей и рядовых верующих. Пастору и руководству церкви решать, какой результат они желают увидеть, однако их решение должно начаться с их собственных сердец и отношений с Христом.

Как правило, для поддержания роста и перемен в церкви очень полезно регулярно менять ее руководство, чтобы могли прийти другие люди со свежими, новыми идеями, которые помогали бы церкви расти. В большинстве случаев пасторов лучше всего менять тогда, когда они теряют ревность и видение. Хотя это достаточно тяжело как для пастора, так и для церкви, эта замена может быть как раз тем, в чем нуждается церковь, чтобы продолжать свое служение и оказывать влияние на мир ради Христа.

Если рост церкви не был в центре внимания новозаветных авторов, то почему столь многие церкви обеспокоены тем, о чем не беспокоится Бог? Беспокойтесь о правильном, наблюдайте за тем, как будет трудиться Бог, и вы будете удивляться, видя результаты.



## ВОПРОСЫ ПРИМЕНЕНИЯ:

| 1. | Какую категорию принципов использует ваша церковь, чтобы расти? Это культурные или универсальные принципы? Эффективны ли они?                                                                                                              |
|----|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 2. | Видите ли вы, почему так важно, чтобы основанием церкви были не культурные принципы, а универсальные? Объясните, пожалуйста.                                                                                                               |
| 3. | Приведите, пожалуйста, пример культурного принципа, используемого сегодня многими церквами для созидания большой церкви?                                                                                                                   |
| 4. | Будет ли неправильным привносить некоторые аспекты культуры в церковь, в благовестие и т.д.? Если нет, какие различия необходимо проводить между созиданием церкви на культурных принципах и использованием культурных принципов в церкви? |
| 5. | Является ли Христос вашей первой любовью? Если «да», то какие свидетельства этого вы видите в своей церкви? Если Христос не является первой любовью вашей церкви, какие свидетельства этого вы видите в церкви?                            |
| 6. | Согласно Откровению 2:1-7, каков результат церкви, для которой Христос не является первой любовью?                                                                                                                                         |
|    | Что означают слова Иисуса: «Сдвину светильник твой с места его»?                                                                                                                                                                           |

|    | Если Христос не является первой любовью вашей церкви, что, в конечном счете, с ней случится?                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|----|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|    | Что, согласно Откровению 2:1-7, должна сделать церковь, чтобы этого не произошло?                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|    | Что должна сделать церковь, чтобы опять полюбить Христа первой любовью?                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|    | Если ваша церковь нуждается в том, чтобы Христос опять стал ее первой любовью, что вы как служитель церкви можете сделать, чтобы удостовериться, что Христос – ее первая любовь? Пожалуйста, приведите отрывки из Библии, которые подтверждали бы ваши мысли (пример: Иоан. 15:1-11).                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 7. | Как бы вы охарактеризовали пастора вашей церкви? Перечислите, пожалуйста, черты его характера (напр., любящий, строгий, смелый, мягкий, др.):  • • • • • • • •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|    | <ul> <li>Если вы не пастор, дайте такую же характеристику себе:</li> <li>.</li> <li>. <li>.</li> <li>.</li> <li>.</li> <li>.</li> <li>.</li> <li>.</li></li></ul> |
|    | В какой мере ваш список сравним со списком, приведенным в Галатам 5:22-23?                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |

| 8.                                                                    | •               | к бы вы описали качества вашей церкви?                                                                                                                                                                                                                                                                           |  |
|-----------------------------------------------------------------------|-----------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|
|                                                                       | •               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |  |
|                                                                       | •               | Какие качества вашей церкви следует изменить, чтобы она стала более подобной Иисусу? Как следует начать процесс осуществления этих изменений?                                                                                                                                                                    |  |
|                                                                       | •               | В данном руководстве обсуждалось то, над чем должна прилежно работать церковь. Перечислите некоторые идеи относительно того, как вы сможете использовать данное руководство, чтобы ваша церковь стала возрастать сперва духовно, а затем и количественно?                                                        |  |
| ВОПРОСЫ НЕПОСРЕДСТВЕННО К МИССИОНЕРАМ<br>И ОСНОВАТЕЛЯМ НОВЫХ ЦЕРКВЕЙ: |                 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |  |
| 1.                                                                    | за<br>ку.<br>жи | иверсальные принципы должны быть основанием для всего, чем нимается церковь. При всей верности этого важно также понимать пьтурную среду, в которой находится церковь, и внедрять ее аспекты в изнь церкви. Как вы определите, какие аспекты культуры следует включить деятельность вашей церкви, а какие – нет? |  |

2. Первая любовь вашей церкви к Христу — это ключ к ее успеху и долговечности. Что нужно делать, чтобы Христос был первой любовью вашей церкви от дня ее создания до самого отдаленного ее будущего? Что вы можете сделать, чтобы ваша церковь не потеряла этой ревности и не стала подобной церкви в Ефесе, которая делала много правильных дел, но не любила Христа? Знайте, что исполнение обрядов и верность традициям в вашей церкви — не ответ на этот вопрос. Подобные вещи обычно истощают жизненные силы церкви; и хотя церковь действует и кажется живой, на самом деле она мертва.



## ОРГАНИЗАЦИОННЫЕ ВОПРОСЫ:

## Снаряжающее служение пастора и евангелиста

В наше время, именуемое веком Церкви, Христос призвал людей, которые исполняют в церкви две особые роли. Это пастор-учитель и евангелист. Эти люди, ставшие Его особым даром для церкви (Ефес. 4:8), имеют весьма особое призвание. Оно состоит в том, чтобы снаряжать святых, чье служение должно привести к созиданию Тела Христова. Из-за чрезвычайной важности роли и служения этих людей, способствующих эффективной деятельности церкви, на отрывок Ефесянам 4:11-16 будет обращено пристальное внимание. Этот текст является основополагающим для данной темы.

#### В Ефесянам 4:11-16 Апостол Павел сказал:



<sup>11</sup> И Он поставил одних Апостолами, других пророками, иных Евангелистами, иных пастырями и учителями, <sup>12</sup> к совершению святых, на дело служения, для созидания Тела Христова, <sup>13</sup> доколе все придем в единство веры и познания Сына Божия, в мужа совершенного, в меру полного возраста Христова; <sup>14</sup> дабы мы не были более младенцами, колеблющимися и увлекающимися всяким ветром учения, по лукавству человеков, по хитрому искусству обольщения, <sup>15</sup> но истинною любовью все возращали в Того, Который есть глава Христос, <sup>16</sup> из Которого все тело, составляемое и совокупляемое посредством всяких взаимно скрепляющих связей, при действии в свою меру каждого члена, получает приращение для созидания самого себя в любви.

Обратите, пожалуйста, внимание на то, что материал здесь изложен несколько иначе, нежели в остальной части этого пособия, потому что автор посчитал, что подобное объяснение будет способствовать лучшему восприятию материала читателем. Также обратите внимание на то, что для лучшего понимания контекста будут разобраны стихи, предшествующие исследуемому отрывку.

#### Обсуждение предшествующего контекста

Ефесянам 4:7-10:

<sup>7</sup> Каждому же из нас дана благодать по мере дара Христова. <sup>8</sup> Посему и сказано: восшед на высоту, пленил плен и дал дары человекам. <sup>9</sup> А «восшел» что означает, как не то, что Он и нисходил прежде в преисподние места земли? <sup>10</sup> Нисшедший, Он же есть и восшедший превыше всех небес, дабы наполнить все.

Его победа над врагом – ст. 7-10

В ст. 7 Павел говорит о даре благодати, который Христос дарует верующим через Святого Духа (ср. 1 Кор. 12:4-11, 27-28; Рим. 12:6-8; Ефес. 3:7). Благодать, которую дарит Христос, является сверхъестественной способностью, в которой нуждается каждый верующий для выполнения духовного труда (ср. Ефес. 3:2, 7-8; Рим. 12:6; 1 Кор. 15:10), данного Богом каждому из них (ср. Ефес. 2:10; Фил. 2:13) в Его Теле, церкви (Ефес. 1:22-23; 2:19-22; 5:22-25). Христос не только дает необходимый дар благодати каждому верующему, но Он также дает и продолжает давать дары Своей благодати церкви (ср. ст. 8, 11). Что это за дары? Это люди, наделенные дарами и приготовленные Им для выполнения особого служения и роли в руководстве Его церковью (ср. ст. 11-16).

Чтобы увидеть это, необходимо понять стихи 8-10. В стихе 8 слово «посему» указывает на дар благодати, который Христос дал и продолжает давать верующим, составляющим Его церковь («Посему и сказано: восшед на высоту, пленил плен и дал дары человекам»). Тот факт, что Христос «взошел на высоту», служит основанием тому, что Он смог «пленить плен» и дать «дары человекам».

В стихе 8 Павел цитирует слова из Псалма 67:19, хотя это не точная цитата. В Псалме 67 говорится о том, что Бог – победитель над Своими врагами. Это же Павел говорит о Христе. Там, где Давид в Псалме 67 говорит, что Бог «принял дары для человеков», Павел излагает новую мысль, что Христос «дал дары человекам». Указывая на Псалом 67:19, Павел объясняет, что значит «Христос взошел на высоту». Делает он это в стихах 9 и 10, являющихся вставкой; в этих стихах Павел не продолжает свое рассуждение, а просто объясняет то, что уже сказал.

В стихе 9 греческий текст допускает три возможных толкования фразы «Он и нисходил прежде в преисподние места земли» <sup>2</sup>:

- а. Что Христос сошел на землю (во время Своего воплощения).
- б. Что Христос сошел в ад (на лоно Авраамово, Лук. 16:22)

\_

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Гл. ред. П. Харчлаа, Толкование новозаветных посланий и книги Откровения. б/д.: СЕО и СМИ, 1993, стр. 344 (англ. название Walvoord, J. F., Zuck, R. B., & Dallas Theological Seminary (1983-1985), The Bible Knowledge Commentary: An Exposition of the Scriptures. Wheaton, IL: Victor Books).

#### в. Что Христос был погребен (в могиле).

Третий вариант наиболее предпочтителен, потому что посредством именно Своей смерти и воскресения Христос добился победы (ср. 1 Кор. 15:57; Рим. 6:3-7). После Своей смерти Он сошел в могилу, а затем, воскреснув, вышел из могилы, в итоге взойдя на небеса. Об этом восхождении говорит Павел в стихе 8: Иисус сделал это после того, как все было наполнено Им (ст. 10). Он был прославлен, вознесен одесную Отца, где Он, Его благословения и Его царство будут распространяться, чтобы влиять (наполнять) на все (ср. Ефес. 1:23; Кол. 1:18). Поэтому, поскольку Он сошел и вознесся, Он может давать Свои дары церкви — в этом и состоит сущность объяснения Павла.

Давайте возвратимся к оставшейся части стиха 8. Что означают слова «Он пленил плен»? Можно просто сказать, как в Псалме 67:19, что Павел, подобно Давиду, представляет картину победы. В Псалме 67 Давид не объяснил, каким образом Бог пленяет плен. Он просто провозгласил победу Бога над Его врагами. Вполне возможно, что Павел имел в виду то же самое. Возможно также, Павел проводил аналогию с триумфальными шествиями в честь победы, часто проводившимися в то время. Когда римляне побеждали в войне, они организовывали парады победы, где во главе колонны победителей на колеснице ехал император или главнокомандующий армии. Так делали для того, чтобы все видели его и воздавали ему честь. За ним в пешем строю следовали военачальники, а далее плененные воины побежденной армии. Пленные шли за ним в знак унижения и подчинения. Во время шествия колонны победитель раздавал людям подарки, например, бросал деньги в толпу.

В отличие от утверждения Давида, что Бог принял дары, Павел утверждает, что Иисус дал дары людям. Это предполагает такую картину: за Христом ведут побежденных врагов Бога. С одной стороны, Христос как Победитель ведет побежденных, а с другой — Он дает людям дары как знак празднования Своего триумфа. Данная тема проходит через все эти стихи. Хотя это шествие победы было завоевано на кресте (ср. Фил. 2:8-11; Евр. 10:11-13; 12:2), закончится оно только в будущем, у Великого белого престола Христа (ср. Откр. 20:11-15).

Одержав победу посредством Своей смерти и воскресения, Христос получил право давать «дары человекам» (ст. 8в). Какие же дары Он дает? Отвечая на этот вопрос, не забывайте, что стихи 9 и 10 являются вставкой, объясняющей первую часть стиха 8. Помня об этом, читатель, чтобы упростить себе понимание контекста, может прочитать стих 8, а затем перейти к стиху 11. Так легче увидеть, какие же дары дал Христос: «Он поставил одних Апостолами, других пророками, иных Евангелистами, иных пастырями и учителями». Данными дарами были люди, которых Он наделил дарами, чтобы заложить основание Церкви (Ефес. 2:20), строить на этом основании (1 Кор. 3:9-15; 12:28; Ефес. 4:11-16) и вести ее вперед (1 Пет. 5:1-4; Деян. 20:28).

#### Обсуждение отрывка

I. «И Он поставил одних Апостолами, других пророками, иных Евангелистами, иных пастырями и учителями» - ст. 11

Согласно 11 стиху, дарами, данными церкви Иисусом, были одаренные люди. Здесь перечислено четыре типа одаренных людей (руководителей церкви) – апостолы, пророки, евангелисты и пасторы-учители. Прежде чем продолжить обсуждение этих даров Христовых, обратите внимание, что в нашей статье все должности, занимаемые этими людьми, будут именоваться ролями. Это определение предпочтительнее, потому что эти четыре должности в структуре церкви отличаются от других должностей, таких, как диакон, диакониса, учитель и т.д. Эти люди были особым образом назначены (призваны) Богом и наделены дарами для выполнения своих особых обязанностей. Например, диакон и диакониса – это служители (слуги) церкви. Они избираются людьми для выполнения своих обязанностей (ср. Деян. 6:3). Пресвитеры в каждой отдельно взятой поместной церкви определяют, чем диаконам и диаконисам следует заниматься (ср. Деян. 6:2). (Смотрите статью «Определение ролей руководителей церкви», где дано описание различий между пресвитерами, диаконами и диаконисами). Когда мы говорим о пресвитерах, речь идет о должности, которую человек занимает по желанию (1 Тим. 3:1). В Писании нигде не говорится, что такой человек призван к этой должности; они назначаются людьми (ср. Тит. 1:5; Деян. 14:23). Пресвитеры должны быть духовно зрелыми людьми (ср. 1 Тим. 3:1-7; Тит. 1:5-9), способными учить (1 Тим. 3:2), защищать стадо (ср. Деян. 20:28), опровергать лжеучения (Тит. 1:9) и выполнять другие обязанности, предписанные Писанием.

Пресвитеры, диаконы и диаконисы должны быть духовными людьми, удовлетворяющими духовным требованиям (пресвитер, 1 Тим. 3:1-7 и Тит. 1:5-9; диакон, 1 Тим. 3:8-10, 12-13; диакониса, 1 Тим. 3:11). Они также должны быть людьми, наделенными дарами Святого Духа (1 Кор. 12:7, 11) для совершения служения, назначенного им Богом в Теле. Это верно и в отношении четырех ролей, перечисленных в Ефес. 4:11. Служащие на этих ролях должны быть людьми, которых Дух Святой наделил дарами для выполнения этого служения в церкви. В своих ролях они также являются пресвитерами (ср. 1 Пет. 5:1; 2 Иоан. 1; 3 Иоан. 1), занимающими особое положение среди пресвитеров и имеющими особое призвание от Бога в своей жизни. Такой вывод можно сделать из этого отрывка, потому что здесь идет речь об особых дарах, приготовленных и данных церкви Иисусом. Из этого очевидно следует, что эти люди избраны или призваны Христом. Это конкретно видно в ссылках на жизнь Апостолов (ср. Гал. 1:15; Рим. 1:1; 1 Кор. 15:8 и Деян. 9:3-6, 15; Марк. 3:14-19).

#### 1. Апостолы

Апостолом (особым посланником) был человек, избранный Богом для выполнения различных основополагающих задач в церкви. Исследуя это слово в Библии, можно увидеть две группы, названные этим именем – Двенадцать Апостолов и другие, называемые апостолами. Группа Апостолов изначально состояла из Двенадцати (ср. Матф. 10:2-4), хотя

после креста Иуда Искариот среди них более не числился (ср. Деян. 1:2). Он был заменен Матфием (ср. Деян. 1:26; 2:42-43). Апостол Павел также принадлежал к этому типу Апостолов (ср. 1 Кор. 1:1; 4:9; 9:1-5; 2 Кор. 11:5; Гал. 1:1, 17), хотя и не входил в число Двенадцати. Другими апостолами, посланными в качестве особых посланников, но не причисленными к Двенадцати и Павлу, были Варнава (Деян. 14:14), Андроник и Юния (Рим. 16:7), Тит, другие не названные люди (2 Кор. 8:23) и Епафродит (Фил. 2:25).

Общие характеристики, объединяющие Апостолов, состоят в том, что они:

- 1. Видели Господа (ср. 1 Кор. 9:1; Евр. 2:3-4; 1 Иоан. 1:1).
- 2. Были избраны Им на служение (Лук. 6:13; Гал. 1:1; Ефес. 4:11; ср. Деян. 1:20-2:14).
- 3. Были утверждены Богом в своем труде (ср. 1 Кор. 9:2; 2 Кор. 3:1-3; 12:12).
- 4. Обладали большим авторитетом или властью (ср. Матф. 16:19; 2 Кор. 13:10; 1 Фес. 2:6; 2 Пет. 3:2).
- 5. Могли совершать чудеса и знамения (ср. Деян. 2:43; 2 Кор. 12:12; 1 Кор. 14:18).
- 6. Помогали закладывать основание Церкви (ср. Ефес. 2:20; 1 Кор. 3:10-11).

Автор считает, что в этом стихе (ст. 11) имелись в виду именно Апостолы, потому что в списке даров, данных Христом церкви, они были представлены первыми (ср. 1 Кор. 12:28). Их служение играло основополагающую роль в основании Церкви, а некоторые из них достигали этого через написание большей части Нового Завета (ср. Деян. 2; Ефес. 2:19-22; 1 Кор. 3:10-11; 2 Пет. 3:14-16).

#### 2. Пророки

Как в ветхозаветные, так и в новозаветные времена были пророки (мужчины: ср. 1 Цар. 3:20; Деян. 15:32) и пророчицы (женщины: ср. Исх. 15:20; Суд. 4:4; 4 Цар. 22:14; Лук. 2:36; Деян. 21:9). Все указывает на то, что в оба периода главенствующую роль играли пророки, поскольку Писание говорит о пророчицах очень немногое. Хотя пророчицы и излагали Слово Божье, Писание запрещало им учить мужчин Слову Божьему или учить на всенародных собраниях, где присутствовали мужчины (ср. 1 Тим. 2:11-12; 1 Кор. 14:34-35). Из этого можно сделать вывод, что в данном отрывке речь шла о пророках (мужчинах).

Роль пророка заключалась в том, что он пророчески говорил Слово Божье (ср. Деян. 11:27-28; 21:9-11; 1 Кор. 14:29), передавая особое откровение, а также учил Слову Божьему (ср. Деян. 15:32). Пророки наряду с Апостолами помогали закладывать основание Церкви (ср. Ефес. 2:20; Деян. 13:1).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Некоторые переводы Библии переводят слово «апостолы» как «посланники». Смотри НАСБ (NASB) 2Коринфянам 8:23 и Филиппийцам 2:25.

#### 3. Евангелисты

В Писании встречается только один человек, который конкретно был назван евангелистом, — Филипп (Деян. 21:8, «благовестник»). Филипп был одним из первых избранных диаконов, о которых говорится в Деяниях 6. Апостол Павел увещал Тимофея совершать труд евангелиста (благовестника) во 2 Тим. 4:5, хотя это не подразумевает, что он сам был евангелистом, поскольку он был пастором. Указанные три отрывка (включая Ефес. 4:11) — это все места, где слово «евангелист» упоминается в Библии. Это накладывает определенные трудности на составление точного описания труда евангелиста.

Слово «евангелист» по определению указывает на деятельность этого человека. Это личность, которая несет благую весть Евангелия Иисуса Христа тем, кто не знает Его. Однако состояла ли цель евангелиста лишь в том, чтобы привести человека к личным отношениям со Христом, или же она подразумевала нечто большее? Из-за того, что Писание не дает конкретного описания обязанностей евангелиста, исследователю Библии необходимо посмотреть на это служение с более широкой перспективы, не ограничиваясь только этими тремя отрывками.

Определяя служение евангелиста, обратите внимание, что в Библии нигде не говорится о духовном даре евангелизма (как не говорится о духовном даре апостольства). Следовательно, евангелист – это человек, наделенный дарами (напр., учительства и/увещания и/или управления, проч.) и отделенный Святым Духом для сеяния семени Евангелия и жатвы душ. Он также исполняет роль евангелиста (подобно тому, как Апостолы были наделены дарами для выполнения своего труда и исполняли соответствующую роль). Поскольку это церковная должность, ее должны занимать мужчины, а не женщины (как и в случае с другими тремя ролями). Иисус сказал Своим ученикам в Матф. 28:19-20: «Итак, идите, научите все народы, крестя... уча их...». Это также входит в обязанности евангелиста (как и всех верующих). В книге Деяний это поручение Христа объясняется более подробно (ср. Деян. 1:8); Его поручение выполнялось через проповедь Слова Божьего в Иерусалиме и за его пределами, что приводило к созданию церквей (ср. Деян. 2:14, 37-38, 42; 8:1; 11:19-26; Деян. 13-28). Анализируя эту картину, автор приходит к пониманию, что труд евангелиста заключается не только в приведении людей к взаимоотношениям с Христом (ср. Деян. 8:26-40), но и в создании новых церквей (в этом предположительно, согласно Писанию, и состояло служение Филиппа, Деян. 8:5-8, 12). Хотя в Библии не говорится, что Апостол Павел был евангелистом, он, несомненно, совершал труд евангелиста, что приводило к созданию многих церквей за время его трех миссионерских путешествий (ср. Деян. 13-20). Похоже, что в наши дни многие представляют себе евангелиста как человека, который проводит евангелизационные кампании в разных местах. Хотя подобное и может быть частью его работы, более вероятно, что истинный евангелист был и есть основателем новых церквей, будь то в родной стране или же за рубежом как миссионер. Следует подчеркнуть это важное отличие, потому что, несомненно, прекрасно приводить души

ко Христу, но трагично, когда младенцев во Христе бросают на произвол судьбы и не приводят в церковь, где о них могли бы заботиться и воспитывать их. Какие нормальные родители не проявили бы такой минимальной и необходимой заботы о своих детях? Следовательно, так же нужно поступать и в отношении духовных детей. Ведь если евангелист постоянно проповедует Христа в разных местах без последующего попечения над новообращенными, это в определенной степени безответственно. Апостол Павел придерживался другой практики (ср. Деян. 14:21-23; 15:36, 41; 18:23; 1 Кор. 4:18; Фил. 1:26; 1 Фес. 3:2-4; Тит. 1:5), хотя автор осознает, что подобное достижимо не во всякой ситуации (ср. Деян. 8:26-40).

#### 4. Пасторы-учители

Пасторы-учители — это люди, чья главная обязанность заключается в попечении о Теле Иисуса Христа, о церкви. Они осуществляют это, когда надзирают, пасут (ср. Деян. 20:28; 1 Пет. 5:2-3) и учат верующих учению Христову (ср. Матф. 28:20; 1 Тим. 4:13; 2 Тим. 4:2; Тит. 1:9).

Хотя большинство переводов передают слова «пасторы и учители» в Ефес. 4:11 как два отдельных служения, вероятно лучше понимать их как одну и ту же роль. Таким образом, это «пастор-учитель». Это становится более очевидным при разборе конструкции греческого слова. Разбор слова показывает, что Павел действительно отнес эти два слова к одной группе, чего он не делал в отношении двух предшествующих ролей. Говоря о первых трех ролях, Павел использовал конструкцию тус де (некоторых как). Другими словами, Павел сказал, что Бог дал «апостолов», «некоторых как (*myc д*е) пророков», «некоторых как (*myc* де) евангелистов», «некоторых как (*myc де*) пасторов и (*киа*) учителей». Он не сказал, что Бог дал «некоторых как (*myc де*) пасторов и некоторых как (*myc де*) учителей». Для фразы «пасторов и учителей» Павел использовал другой союз. Он использовал греческое слово «киа», означающее «и». Поэтому стих 11 выглядит примерно так: «И Он дал некоторых быть (тус мен) Апостолами, и некоторых как (тус де) пророков, и некоторых как (тус де) евангелистов, и некоторых как (тус де) пасторов и (каи) учителей»<sup>4</sup>. Поэтому, когда мы говорим о роли пастора, все указывает на то, что Павел совмещал обязанности этой должности с духовным даром учительства.

Как было сказано ранее, это важно, потому что пастор-учитель должен быть способным не только пасти вверенное ему Богом стадо, но и учить их, как показано в последующих стихах Ефесянам 4. Таким образом, в рамках поместной церкви пастор-учитель является пресвитером церкви, и одновременно он — обучающий пресвитер, особо призванный и одаренный для выполнения обоих аспектов этого служения. Если он не способен выполнять что-либо из вышеуказанного, это означает, что он либо еще неопытен, не развил в полной мере свои дары, либо он не призван и не наделен дарами для выполнения этой роли в церкви.

-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Буквальный перевод.

#### ПРИМЕЧАНИЕ

Не вдаваясь в этой статье во все подробности объяснения согласно Писанию, автор утверждает, что в настоящее время служения Апостола и пророка прекратили свое существование. Эти два служения играли основополагающую роль и были необходимы во время основания Церкви (Ефес. 2:19-20), однако сегодня, когда написание Нового Завета закончено и основание Церкви заложено, необходимость в них отпала. Однако служения евангелиста и пастора-учителя продолжают функционировать. Они необходимы, потому что это служения, которые мобилизуют и снаряжают церковь. Эти два служения продолжают то, что было начато почти 2000 лет назад.

II. «К совершению святых, на дело служения, для созидания Тела Христова» – ст. 12

Фраза «к совершению святых, на дело служения» связана с предшествующим контекстом. Она начинает объяснять первую часть главной цели, зачем эти люди, наделенные особыми дарами, были даны Христом церкви.

Данный отрывок указывает, что важной частью труда в этих служениях было «совершение святых на дело служения». Слово «совершение» передает идею подготовки и усовершенствования человека с целью преобразования его в того, кем он должен быть. По отношению к верующему мы подразумеваем, что он должен быть человеком, способным совершать «дело служения». Поэтому церковные лидеры, перечисленные в стихе 11, получили задачу не только служить святым в роли Апостола, пророка, евангелиста или пастора-учителя, но также делать все для обучения и подготовки верующих, чтобы они стали способными выполнять свои функции в Теле Христовом.

В Посланиях перечислены различные дары Святого Духа (1 Кор. 12:28-29; Рим. 12:4-8). Некоторые из них — дары сверхъестественных знамений, и Дух Святой наделял ими в первом веке истории Церкви. Другие дары Дух Святой все еще дает верующим в момент их спасения (1 Кор. 12:7, 11, 13). Сегодня ответственность пастора-учителя и евангелиста состоит в том, чтобы помочь каждому верующему использовать свои духовные дары в служении Христу и Его Телу — церкви. Конечная цель и итог этого труда, по словам Павла, состоит в «созидании Тела Христова». В своем сознании Павел представлял сильную церковь, обладающую здоровой и разветвленной структурой, напоминающей организм. В Посланиях представлены три аспекта этой истины:

1. Тело Христово – это духовное строение, основанием и краеугольным камнем которого является Христос (ср. 1 Кор. 3:9-11; Ефес. 2:19-20; 4:16a; 1 Пет. 2:4-8).

- 2. Тело Христово, состоящее из отдельных верующих и построенное на Его основании это живой, растущий организм (ср. 1 Кор. 12:12-15; Ефес. 2:21-22; 4:16б).
- 3. Тело Христово как живой и растущий организм должно укрепляться (назидаться) и созидаться в вере через ободрение и дисциплину (ср. Рим. 14:19; 2 Кор. 12:19; 13:9-10; Ефес. 4:16в; 1 Фес. 5:11; Евр. 3:13; Иуд. 20).

Все три аспекта подразумеваются в этом стихе (ст. 12), хотя наиболее ясно они изложены в стихе 16 этого отрывка («тело», «составляемое и совокупляемое», «при действии в свою меру каждого члена»).

Таким образом, задача наделенных особыми дарами людей состоит в том, чтобы строить на основании, которым является Христос, обучая и усовершенствуя Тело так, чтобы оно могло трудиться над созиданием и укреплением самого себя. Это достигается главным образом через служение:

- 1. Слова Божьего (ср. 1 Кор. 14:3, 5, 26; Иоан. 17:17; Деян. 20:32; Евр. 4:12)
- 2. Молитвы (ср. 2 Кор. 1:11; 13:9; Ефес. 1:18; Кол. 1:9; 4:12)
- 3. Сказанного слова (ср. Ефес. 4:29; Кол. 3:16; 1 Фес. 5:11)
- 4. Нашего служения людям (ср. Рим. 14:19; 15:12; 1 Кор. 14:12; Иуд. 20)

Эти четыре служения необходимы для снаряжения и созидания Тела, которое в конечном счете подготовит зрелых верующих, единых в вере и познании Сына Божьего. Павел пишет об этом в последующих стихах (ст. 13-16):

III. «Доколе все придем в единство веры и познания Сына Божия, в мужа совершенного, в меру полного возраста Христова» – ст. 13

В этом стихе изложена цель, которая может быть достигнута, когда пасторучитель и евангелист занимаются «совершением святых, на дело служения, для созидания Тела Христова». Эта цель не будет достигнута до тех пор, «доколе... все [верующие] придем в единство веры и познания Сына Божия, в мужа совершенного, в меру полного возраста Христова».

Прежде всего нужно обратить внимание на слово «доколе». Это слово одновременно передает идею как процесса, так и его завершения. Цель, над достижением которой должны работать эти наделенные особыми дарами люди, проходит через все их служение. Больше того, следует отметить, что она никогда не будет полностью достигнута в этой жизни. Она будет полностью завершена лишь тогда, когда Церковь соберется на небесах вокруг престола Христа.

Также следует обратить внимание на слово «все». Оно указывает, что цель включает всех верующих, а не только некоторых. Таким образом, служение пастора-учителя и евангелиста направлено не только на отдельных верующих, но на всю церковь в целом.

Чего же должны достигать верующие и церковь в целом? Павел перечислил три аспекта этой цели, каждому из которых предшествует предлог «в» (греч. эйс):

- а. «в единство веры и познания Сына Божия»;
- b. «в мужа совершенного»;
- с. «в меру полного возраста Христова» (или «в меру возраста полноты Христовой»<sup>5</sup>.

Павел связал вместе «единство веры» и «познание Сына Божия». И сделал он это потому, что эти два аспекта зависят друг от друга. Другими словами, отдельный человек или церковь в целом не могут достичь единства веры без достижения познания Сына Божия (ср. Иоан. 16:3; 17:3, 25, 26; Кол. 2:2). Поэтому, когда человек достигает познания Сына Божьего и применяет это знание в своей жизни (это подразумевается, ср. Иак. 1:21-25), он также достигнет единства веры. Это верно потому, что знание Христа и Его учения, примененное в его жизни, сделает человека зрелым, что приведет к единству (ср. Ефес. 4:1-3). В этом состоит одна из причин, почему служители церкви, наделенные особыми дарами, должны учить тех, кто вверен их попечению, — чтобы достигать познания и единства.

Второй аспект этой цели состоит в том, что церковь должна достигать уровня «мужа совершенного». Другими словами, когда святые совершенствуются и возрастают, то отдельные верующие и церковь в целом достигают зрелости. Вот почему наделенные дарами люди должны провозглашать Христа и увещать (предупреждать, наставлять) вверенных их попечению. Павел излагает этот факт в Колоссянам 1:28, говоря: «Которого мы проповедуем, вразумляя всякого человека и научая всякой премудрости, чтобы представить всякого человека совершенным во Христе Иисусе». Опять же это основывается на познании Слова Божьего, потому что без него верующие будут в своем мышлении младенцами, а не зрелыми людьми (ср. Евр. 5:12-6:2).

Последний аспект этой цели состоит в том, что мы должны достигать «меры возраста полноты Христовой» (см. примечание). Это означает, что мы должны стремиться достичь «меры» (наибольшей степени) «возраста» (того, что возможно) «полноты Христовой» (совершенного исполнения Им) (ср. Ефес. 3:19). «Полнота Христова» является здесь стандартом меры. «В меру возраста» — это уровень, до которого мы должны достигать «полноты Христовой». «Возраст» — это максимально возможное количество «полноты Христовой», которой только может достичь человек; это мера, до которой мы должны быть наполнены Им. Поэтому цель людей, наделенных особыми дарами в церкви, состоит в том, чтобы снаряжать и созидать Тело до того момента, когда члены церкви достигнут совершенного исполнения Христом до максимально возможного уровня, что будет проявляться во всех аспектах их жизни. Другими словами, они станут подобными Христу.

60

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Так этот стих трактуется в украинских и английских переводах, что лучше передает значение греческого текста (прим. переводчика).

IV. «<sup>14</sup> Дабы мы не были более младенцами, колеблющимися и увлекающимися всяким ветром учения, по лукавству человеков, по хитрому искусству обольщения, <sup>15</sup> но истинною любовью все возращали в Того, Который есть глава Христос, <sup>16</sup> из Которого все тело, составляемое и совокупляемое посредством всяких взаимно скрепляющих связей, при действии в свою меру каждого члена, получает приращение для созидания самого себя в любви».

В стихах 14-16 перечислены результаты оснащаемой и созидаемой церкви, возрастающей как Тело: 1) она едина через познание Христа; 2) она зрелая; и 3) она в своей жизни уподобляется Христу. Как следствие, верующие такой церкви:

- а. «не будут более младенцами, колеблющимися и увлекающимися:
  - 1. Всяким ветром учения
  - 2. По лукавству человеков
  - 3. По хитрому искусству обольщения» (ст. 14).

Первым указанным результатом является то, что зрелые верующие больше не будут «колеблющимися и увлекающимися» (как дети, раскачивающиеся в разные стороны, пока у них не закружится голова) из-за различных лжеучителей и их доктрин. Другими словами, они не будут легко верить и подпадать под влияние всякого лжеучения, встречающегося на их пути, по «лукавству» (букв. «игра в кости») людей, проповедующих свои ложные доктрины и прибегающих к хитрому искусству обольщения. Вместо этого они будут зрелыми мужчинами и женщинами, у которых, согласно Евр. 5:12-14, «чувства навыком приучены к различению добра и зла», а не младенцами «несведущими в слове правды».

б. «<sup>15</sup> но истинной любовью все возращали в Того, Который есть глава Христос, <sup>16</sup> из Которого все тело, составляемое и совокупляемое посредством всяких взаимно скрепляющих связей, при действии в свою меру каждого члена, получает приращение для созидания самого себя в любви» (ст. 15-16).

Второй указанный результат заключается в том, что Тело, в результате получаемой от Христа благодати (ср. ст. 7), будет самостоятельно работать над собой таким образом, что это приведет к его дальнейшему росту и созиданию.

Фраза «но истинною любовью» (лучший вариант перевода «но говоря истину в любви») в является противопоставлением поведению лжеучителей. Они учили церковь ложным доктринам, что вызывало беспорядки и распад Тела. Но Павел утверждает, что истина, проповедуемая и применяемая в любви (слово «говоря» одновременно передает и идею, и слова, и дела верующего), положительно повлияет

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Подобное прочтение отражено в переводе И. Огиенко и всех самых авторитетных переводах Библии. Это также ближе к греческому тексту (прим. переводчика).

на Тело Христово, чтобы оно «возрастало во всем в» Того, Кто есть Глава Тела, церкви. Это верно, потому что слова и дела любви, согласно 1 Коринфянам 13, служат для назидания других (ср. Рим. 15:2; 1 Кор. 14:3, 12, 26; Ефес. 4:29), а в данном случае – для назидания Тела Христова. Также, идея фразы «в Того, Который есть глава» указывает на то, что верующий должен возрастать «в» (подобие) Христа, то есть познавая все аспекты Его и Его характера и становясь более подобным Ему. Следовательно, мы видим перед собой одновременно и цель, и результат.

Далее в стихе 16 Павел заявляет, что из Христа (контекст стиха 15) «все тело» Христово «составляемое и совокупляемое посредством всяких взаимно скрепляющих связей, при действии в свою меру каждого члена, получает приращение для созидания самого себя в любви». Поэтому Христос — Глава — выступает источником Своей преизобилующей благодати (ст. 7; ср. 2 Кор. 9:8), изливаемой на Его Тело, делая его способным выполнять свои функции (ср. Иоан. 15:4-5; Ефес. 3:7; Кол. 2:19). Это из Него «все тело» «составляется и совокупляется посредством всяких взаимно скрепляющих связей». Подобная мысль прослеживается в Кол. 2:19, где сказано, что от главы «все тело, составами и связями будучи соединяемо и скрепляемо, растет возрастом Божиим».

Стих 16 излагает другой важный аспект этой истины: отдельные члены Тела также должны играть свою роль в этом процессе. Результаты действия Христовой благодати зависят не только от Самого Христа, но и от каждого члена Тела в отдельности. Это происходит потому, что распределение полученной благодати зависит от или происходит «при действии в свою меру каждого члена». Другими словами, каждый член (отдельная личность и/или церковь) должен выполнять свою часть работы в Теле Христовом, чтобы благодать Христова могла распространяться через Тело и достигать своего максимального потенциала и желаемого результата. Когда это происходит (как сказано в последней части этого стиха), Тело «получает приращение для созидания самого себя в любви». Благодать, получаемая от Христа, в сочетании с надлежащей работой Тела вызовет рост Тела, и через проявление своей любви оно будет сообща трудиться для созидания себя самого. Христос выступает одновременно целью и источником.

ПРИМЕЧАНИЕ: Новый международный перевод (NIV) приводит лучшее и более легкое прочтение стихов 15 и 16: «Вместо этого, говоря истину в любви, мы во всем будем возрастать в Того, кто есть Глава, то есть, Христа. От Него все тело, составляемое и скрепляемое каждой связкой, растет и созидает себя в любви, при этом каждый член выполняет свою работу»<sup>7</sup>.

Из этого отрывка ясно, что пастор-учитель и евангелист выполняют очень важные роли в Теле Христовом. Поэтому важно, чтобы они выполняли свои обязанности снаряжения и подготовки и делали это хорошо. Если они будут

-

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Перевод соответствующего текста из New International Version (прим. переводчика).

плохо справляться со своей задачей, это окажет отрицательное влияние на Тело Христово, потому что Тело не будет созидаться. Как следствие, верующие не будут достигать новых рубежей зрелости в своей вере. Однако, если они будут прилагать к этому все свои способности, Тело Христово будет изменять жизни своих членов, а пастор-учитель и евангелист получат свои награды.

#### Практические вопросы, имеющие отношение к пастору-учителю

Пастор-учитель, будучи руководящим пресвитером, находится в особом положении. Он — обучающий пресвитер, потому что он был призван Христом и наделен Святым Духом дарами для этого служения. Обычно уровень его библейского образования выше, нежели у других пресвитеров. Поскольку он является личностью, к которой обращаются за руководством и советами, на него ложится множество обязанностей. Ниже изложены некоторые мысли, имеющие отношение к пастору, евангелисту и их служению.

Хотя обычно пастор/евангелист несет самое большое бремя ответственности в церкви, на него также возлагается обязанность готовить помощников, которые работали бы рядом с ним в служении (Ефес. 4:11-12; 2 Тим. 2:2). Мудрый пастор/евангелист будет работать и обучать своих пресвитеров, чтобы они брали на себя ответственность за те сферы служения церкви, которые требуют контроля. Поэтому нужно, чтобы пастор/евангелист передал некоторые из своих обязанностей другим пресвитерам, имеющим дары, требуемые для выполнения этих обязанностей. Он может назначить пресвитеров быть ответственными за такие сферы как:

- 1. Поклонение
- 2. Евангелизм/миссии
- 3. Ученичество
- 4. Финансы

- 5. Хозяйственные дела церкви
- 6. Посещение больных
- 7. Общение
- 8. Душепопечительство

Подобный шаг облегчит его нагрузку и даст возможность Телу Христову использовать дары и таланты, данные ему Богом для дела служения (ср. 1 Кор. 12:7, 11, 14-30). Это также даст самому пастору больше времени для того, чтобы сосредоточиться на своих главных сферах служения. (Смотрите статью «Организационная структура церкви»). Задача пастора/евангелиста состоит в том, чтобы делиться властью и ответственностью и не господствовать над теми, кто вверен его попечению (1 Пет. 5:3; Марк. 10:42-45). Кроме этого, пастор/евангелист должен выполнять в церкви всю ту работу, которую никто другой не может делать (напр., проповедь, учение, душепопечительство, руководство и т.д.). Пастор не должен делать всю ту работу, которую другие просто не хотят делать. Если верующие в церкви могут что-либо сделать, для этого им должна быть предоставлена возможность. Они должны использовать свои духовные дары, за что получат награды. Если пастор/евангелист делает то, что они могут делать, он не даст им послужить Богу так, как должно. Он будет препятствовать им использовать свои духовные дары, данные Святым Духом при спасении (1 Кор. 12:7, 11, 13), на дело служения (1 Кор. 12:4-7). Он украдет у них возможность служения, а также благословение видеть Божий

труд в них и через них. С другой стороны, если в церкви есть люди, способные выполнять этот труд, но они не хотят делать этого, тогда пастор/евангелист должен найти других, кто выполнил бы его, или сделать эту работу лично, либо просто оставить эту работу невыполненной до того момента, когда Бог воспитает человека, способного выполнить то, что необходимо. Автор считает, что к последнему варианту прибегают редко, потому что зачастую пастор/евангелист или его жена выполняют эту работу сами. Иногда такой вариант развития событий бывает просто необходимым. Но если пастор/евангелист не может найти добровольца, возможно, будет лучшим оставить работу несделанной, пока такой человек не появится. Приняв на служение кого попало, можно создать больше проблем, нежели создает труд или служение, несделанное и отложенное до тех пор, пока не будет найден человек, соответствующий выдвигаемым требованиям.

Другой вариант подбора работников на требуемые должности служения – обучать и готовить людей, имеющих дары для выполнения этого служения, но не уверенных в том, стоит ли им заниматься этим делом. Человек не всегда видит свой потенциал или же он может бояться новой ответственности. Здесь особенную важность приобретает служение пастора/евангелиста как снаряжающего верующих (Ефес. 4:11-12). Он должен помочь человеку не только увидеть свой потенциал, но и помочь ему взять на себя новые и, может быть, большие обязанности. Один неизвестный автор сказал: «Задача пастора - причинять боль». Затем он объяснил, что пастор должен причинить боли ровно столько, чтобы люди стали расти в вере, но не больше, чтобы они не отшатнулись от пастора и/или церкви. Эти слова во многом истинны. Пастор/евангелист должен помогать людям принимать неудобные решения, которые выведут их из зоны комфорта и подтолкнут их к возрастанию в вере. Эти люди должны научиться все больше и больше доверять Иисусу и Святому Духу и все меньше полагаться на себя и свои собственные способности (ср. Иоан. 15:5). Им следует научиться «ходить верою, а не видением» (2 Кор. 5:7), что дается тяжело и со многими неудобствами для всех верующих. Поэтому, когда пастор/евангелист предлагает кому-либо возможности для служения, участие в котором поможет человеку вырасти духовно, хотя и ценой многих усилий, то ему самому нужно быть готовым предоставить этому человеку необходимые полномочия, чтобы он мог совершить этот важный в своей жизни шаг. Поступая так, пастор/евангелист должен удостовериться, что не причиняет столько боли, что у человека пропадет желание участвовать в служении или же вообще возникнет искушение уйти из церкви. Когда пастор/евангелист видит, что в церкви есть служения, которые необходимо заполнить, он должен помочь членам церкви войти в роль, чтобы быть способными выполнять свои новые обязанности. Снаряжение Тела – это чрезвычайно важная сфера служения.



## ВОПРОСЫ ПРИМЕНЕНИЯ:

1. Как пастор-учитель или евангелист своей церкви, понимаете ли вы важность своей роли (служения) в церкви Божьей? Понимаете ли вы также, что это служение подразумевает большую ответственность? Ниже напишите свои соображения по этому поводу.

2. Какой плод, полученный в результате вашего нынешнего служения, вы видите? Заключается ли он в воспитании зрелых верующих, возрастающих в своей вере и познании Христа и более не колеблемых и увлекаемых всяким ветром учения? Или же это воспитание незрелых христиан, которые сами едва приносят какой-либо плод? Честно поделитесь своими мыслями.

| 3. | Перечислите служения, в которых вы задействованы. Рядом с каждым служением напишите, какую оно приносит пользу в снаряжении людей. Если служение не приносит пользы в снаряжении людей, то в предоставленном для этого месте слева поставьте галочку. Если оно полезно в снаряжении (подготовке, воспитании и т.д.) людей, оцените эффективность вашего служения по шкале от 1 до 10 (1 = неэффективно, 10 = очень эффективно). |
|----|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|    | Нужно ли вам участвовать в служениях, напротив которых вы поставили знак, что они не помогают усовершенствованию верующих? Есть ли другие люди, которые могут заняться этим, чтобы вы использовали свое время с большей пользой?                                                                                                                                                                                                |
| 1  | Higher depolitionate on overling protonal but we see a province of a rotonal model.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |

- 4. Ниже перечислите служения, которые вы указали в пункте 3 и которым вы поставили оценку 6 или ниже. Рядом с этим служением запишите один из следующих вариантов вашего мнения:
  - а. Я должен прекратить это служение (оно неэффективно).
  - б. Я должен изменить то, как я совершаю это служение (чтобы сделать его более эффективным).
  - в. Я должен попросить кого-то другого заняться этим служением (может быть, у вас недостаточно времени для его выполнения или у вас нет соответствующих даров).

|    | г. Я должен обратиться за помощью к тому, кто успешен в этом служении (получить указания и/или обучение от того, кто более опытен в этом вопросе).          |
|----|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|    | Затем под выбранным вами вариантом напишите, что вам необходимо предпринять. Или же напишите имя человека, к которому вам необходимо обратиться за помощью. |
|    | •                                                                                                                                                           |
|    | •                                                                                                                                                           |
|    | •                                                                                                                                                           |
|    | •                                                                                                                                                           |
|    | •                                                                                                                                                           |
|    | •                                                                                                                                                           |
|    | •                                                                                                                                                           |
|    |                                                                                                                                                             |
| 5. | Что вы не делаете из того, что должны делать для лучшего усовершенствования Тела Христова?                                                                  |
|    | •                                                                                                                                                           |
|    | •                                                                                                                                                           |

| 6. | Как вы планируете ввести в свое настоящее служение то, что вы еще не делаете? Нуждаетесь ли вы в помощи для осуществления этого? Если «да», к кому вы могли бы обратиться за помощью?                                                                                                                    |
|----|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 7. | Вы являетесь пастором-учителем или евангелистом. Вы были призваны Богом к особой роли (служению), как Апостолы и пророки в первоапостольской Церкви. Осознавая это, опишите, как вы должны относиться к своему служению с точки зрения следующих отрывков: Иоан 13:3-5, 12-16, Марк. 10:45 и Фил. 2:3-8. |
|    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| BO | ОПРОСЫ НЕПОСРЕДСТВЕННО К МИССИОНЕРАМ                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|    | ОСНОВАТЕЛЯМ НОВЫХ ЦЕРКВЕЙ:                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 1. | Божий призыв, направленный к человеку, чтобы он стал евангелистом (межкультурным миссионером или основателем новых церквей), – это особый призыв. Что вы или другие люди видели в своей жизни, что подтверждало бы это призвание?                                                                        |

| 2. | Когда основатель новых церквей или межкультурный миссионер начинает новую церковь, то для того, чтобы помочь церкви стать на ноги, ему необходимо участвовать во многих различных служениях. Перечислите ниже те служения, которым вы собираетесь посвятить большую часть своего времени, когда положение вашей церкви упрочнится и она будет расти. Затем запишите, как вы перейдете от многих служений, в которых вы задействованы в настоящее время, до тех нескольких, к которым Бог призвал вас для усовершенствования и оснащения вашей церкви.  • • • • • • • • |
|----|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|    | •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|    | ВАШ ПЛАН:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 3. | После того как вы начнете свое служение снаряжения, на какие ключевые должности вам необходимо найти людей в первую очередь?                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|    | Почему вы избрали именно эти должности?                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |

| 4. | Когда вы начнете свое служение оснащения, какие наиболее важные темы вы должны преподавать новым верующим в своей церкви? |
|----|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|    | • • • • • • • • • • • • • • • • • • •                                                                                     |
|    | Почему вы избрали именно эти темы? Почему они имеют стратегическое значение?                                              |
| 5. | Почему столь важно начинать служение снаряжения с момента основания новой церкви?                                         |



# ОРГАНИЗАЦИОННЫЕ ВОПРОСЫ:

## Определение ролей руководителей церкви

#### Введение

Бог определил в церкви конкретные должности служения. Правильное понимание того, что должны делать люди, занимающие эти должности, поможет церковному руководству лучше понять, какой должна правильно функционировать церковь. Это важно, потому что на практике различные мнения по этому вопросу приводят к разным результатам. По этой причине необходимо правильно понимать новозаветную модель церкви, которая и есть целью данной статьи.

В новозаветной церкви насчитывается семь обозначенных должностей в служении: апостол, пророк, евангелист (благовестник), пастор-учитель, пресвитер, диакон и диакониса. Хотя две последние должности (диакон и диакониса) обычно рассматриваются как должности служения, а не руководства, каждый истинный новозаветный руководитель должен быть слугой (Иоан. 13:12-17). В этой статье мы сосредоточим внимание на служениях пресвитера, диакона и диаконисы; должности апостола, пророка, евангелиста и пастора-учителя рассматривать не будем. Эти четыре должности обсуждаются в статье «Снаряжающее служение пастора и евангелиста».

В христианских кругах понятия «пресвитер» и «диакон» понимаются поразному, в зависимости от того, как пастор, церковный совет или деноминация толкуют их употребление в Новом Завете. По мнению некоторых, пресвитер — это пастор, а диаконы служат духовными руководителями бок о бок с пастором. Обычно те, кто придерживается подобного мнения, утверждают, что пастор, будучи главным духовным руководителем, стоит выше всех в церкви. Другие считают, что группу духовных лидеров, направляющих церковь, составляют пресвитера, а пастор является лишь одним из них. Христиане, которые придерживаются такого взгляда на Писание, считают, что диаконы и диаконисы — это люди, избранные церковью не для служения в качестве духовных руководителей, но как те, кто получает указания от пресвитеров.



#### Пресвитер и его функции

У пресвитера церкви есть три функции: пресвитер, блюститель и пастырь. Эти обязанности пресвитера лучше всего видны в 20-й главе книги Деяний. Там записано, что по пути в Иерусалим Апостол Павел остановился в Милите. Находясь там, он созвал пресвитеров ефесской церкви. В беседе с ними он использовал эти три термина для описания их роли и функции в Теле Христовом.

Первой функцией, упоминаемой Павлом в этом отрывке, была роль пресвитера (ст. 17). В стихе 17 говорится: «Из Милита же послав в Ефес, он призвал пресвитеров церкви». В Ветхом Завете слово «старейшина» (должность, близкая по значению новозаветной должности пресвитера) обычно указывает на уважаемого (ср. Быт. 50:7) или влиятельного (ср. Исх. 3:16, 18) руководителя (Исх. 3:16, 18; 24:9; Числ. 11:16) народа израильского; в этом же контексте оно указывает на духовно зрелого человека, а не новообращенного (1 Тим. 3:6; ср. 5:22). Поэтому пресвитер должен быть человеком, демонстрирующим безупречный характер, умеренность, сдержанность, самоконтроль, а также духовную проницательность и мудрость. Это духовные требования, которые предъявляются зрелому верующему в 1 Тим. 3:1-7 и Тит. 1:5-9. Пресвитер должен быть человеком, утвержденным в вере и в хождении с Христом.

Кроме этого, Павел называет ефесских пресвитеров блюстителями (ст. 28). В этом стихе он говорит им: «Итак внимайте себе и всему стаду, в котором Дух Святой поставил вас блюстителями...» Следовательно, блюстители — это те люди, которые присматривают («надзирая ... не принужденно, но охотно...», 1 Пет. 5:2) и несут ответственность за людей и дела церкви («предстоятелей ваших в Господе», 1 Фес. 5:12; «не господствуя над наследием Божиим», 1 Пет. 5:3). Греческое слово, переведенное как «блюститель», — это то же слово, которое переведено как «епископ» в 1 Тим. 3:1 (греч. епископос). Поэтому, когда в Новом Завете используется слово «епископ», речь идет о пресвитере церкви, который блюдет (управляет) церковь. Это не пастор, надзирающий за другими пасторами и жизнью их церквей.

Третий титул пресвитера — это пастырь (ст. 28). Далее в Деян. 20:28 Павел призывает пресвитеров «пасти Церковь Господа и Бога, которую Он приобрел Себе кровью Своею». Следовательно, эти пресвитеры должны были пасти церковь, за которой они надзирали. К этому аспекту пресвитерского служения относится их попечение о членах церкви посредством любви, руководства, наставления, исправления, обличения и защиты стада (ср. Ис. 40:11; Иез. 34:2, 4; Матф. 20:25-26; Лук. 22:24-27; Иоан. 21:15-17; 2 Тим. 4:2; Евр. 13:17; 1 Пет. 5:2, 4). В определенном смысле эти пресвитеры были младшими пастырями, обязанными дать отчет Пастыреначальнику, когда Он придет (1 Пет. 5:4).

#### Почему должно быть множество пресвитеров?

Во многих местах Писания говорится о том, что в рамках существующей поместной церкви должно быть множество пресвитеров, а не один пресвитер-

пастор. Пресвитеры – это мужчины, надзирающие и пасущие стадо вместе с пастором, который также является пресвитером, но который играет ведущую роль благодаря своим дарованиям и особому призванию от Бога (ср. Ефес. 4:11). Их усилия должны быть объединены. Библейские свидетельства в пользу этого уходят корнями в Ветхий Завет, где израильским народом руководило множество старейшин (ср. Исх. 3:16; Лев. 4:15; Числ. 11:16; Матф. 21:23). Такая же модель руководства показана в книге Откровение, где на небесах также присутствует множественность старейшин (ср. Откр. 4:4, 10; 5:6; 19:4). Поэтому не удивительно, что подобная модель прослеживается и в Новом Завете, где можно найти много указаний на этот счет. Например, в Деян. 14:23 Павел закончил свое первое миссионерское путешествие, «рукоположив им пресвитеров к каждой церкви». Он рукоположил не одного пресвитера для каждой из церквей, но «пресвитеров». Церковь в Иерусалиме также была руководима множеством пресвитеров (ср. Деян. 15:22; 16:4). Также, когда Павел был в Милите, то, «послав в Ефес, он призвал пресвитеров церкви» (Деян. 20:17). Когда Павел оставил Тита на Крите, он поручил ему, чтобы тот «поставил по всем городам пресвитеров» (Тит. 1:5). Иаков писал своим читателям, что если кто-либо заболевал, «пусть призовет пресвитеров Церкви, и пусть помолятся над ним, помазав его елеем во имя Господне» (Иак. 5:14). Когда Павел писал церкви в Филиппах, он адресовал послание «всем святым во Христе Иисусе, находящимся в Филиппах, с епископами и диаконами» (Фил. 1:1). Также автор Послания к Евреям говорил своим читателям, что они должны повиноваться своим пресвитерам (Евр. 13:17), а фессалоникийцам Павел говорил, чтобы они уважали своих пресвитеров и относились к ним с почтением и любовью, потому что те заботятся о них (1 Фес. 5:12-13). В этих примерах мы видим, что везде в Библии прослеживается множественность старейшин/пресвитеров. Вот почему в церкви должно быть более одного пресвитера, на которого возложена задача блюсти и пасти церковь.

Почему же множественность пресвитеров является более правильной системой, нежели наличие всего одного духовного руководителя церкви? Потому что полезно и необходимо иметь совет многих, как в книге Притчей сказал царь Соломон (ср. Прит. 1:5; 12:5, 15; 13:10; 19:20; 27:9). И особенно полезно, когда советчиками выступают благочестивые проверенные верующие. Когда один человек руководит церковью самостоятельно, без совета других, он более склонен к тому, чтобы принимать менее взвешенные и содержательные решения, что абсолютно невозможно, если в этом процессе будут участвовать другие верующие. Это верно потому, что сам по себе один человек ограничен в познаниях и понимании перспективы, каким бы великим и испытанным он ни был. Предоставленный сам себе он способен принимать решения, которые не всегда будут правильными и оптимальными для каждой отдельно взятой ситуации. Поэтому в конце концов он станет принимать неправильные решения, некоторые из которых могут иметь даже губительные последствия. Чтобы убедиться в правильности этого утверждения, давайте посмотрим на последствия решений великих людей, которые, не размышляя трезво, принимали решения, имевшие печальные последствия. Многие из них были разрушительными. Возьмем, к примеру, Адама (Быт. 3:6), Авраама (Быт. 16:1-4), Моисея (Числ. 20:8-11), Давида (2 Цар. 24:1-4, 10, когда он не послушал совета Иоава), Соломона (3 Цар. 11:1-6) и Петра (Гал. 2:11-14). Также, в свете того, что власть, положение, слава, деньги, имущество и прочее имеют тенденцию увлекать и развращать (ср. 1 Тим. 6:9-11; 2 Пет. 5:2), каждому

служителю следует быть осторожным (ср. 1 Кор. 10:12) и подотчетным другим служителям (ср. 2 Кор. 8:16-21). Когда благочестивый пастор принимает во внимание знания, мудрость и совет других благочестивых пресвитеров своей церкви, вместе они будут последовательно принимать более мудрые решения, чем единолично. Это следствие того, что в совместное принятие решения делают вклад люди, обладающие различными духовными дарами, знаниями, талантами, способностями, а также имеющие различный жизненный опыт (семья, культура, география, раса, экономика, социальные условия, религия). Это уникальное сочетание качеств, вместе с водительством Святого Духа, может помочь множеству пресвитеров рассматривать различные ситуации с разных точек зрения. Их совместный потенциал для наилучшего понимания и разрешения трудной ситуации значительно больше, нежели совокупность качеств только одного человека. Коллективно рассмотрев разбираемые вопросы с разных позиций, тщательно продумав и обсудив все детали, они будут готовы к принятию лучшего решения. Но когда один человек самостоятельно принимает решения, он способен смотреть на ситуацию исходя только из своего собственного ограниченного понимания. Это может привести к перекосам, которые будут результатами искаженного понимания. По этой причине Бог и не учредил единоличную форму церковного правления. И хотя во многих случаях легче и целесообразнее принимать решения самостоятельно, в случае неспособности мыслить ясно в какой-то ситуации это может привести к продолжительным губительным последствиям.

В то время как небиблейской будет модель, когда церковью руководит один пастор, небиблейским будет и подход, когда церковью руководит вся община. Если эта модель отражает Божий замысел, тогда следует ответить на следующий вопрос: «Зачем Богу нужны в церкви пресвитеры, люди духовно зрелые (1 Тим. 3:1-7; Тит. 1:5-9), способные быть пастырями (Деян. 20:17, 28-30; 1 Пет. 5:1-2), подающими пример стаду в том, как жить христианской жизнью (1 Пет. 5:3), к повиновению, уважению и почитанию в любви которых Бог призывает членов церкви (1 Фес. 5:12-13; Евр. 13:17), а затем ставить их в подчинение стаду?» Другой вопрос, на который следует дать ответ, таков: «Зачем Богу желать, чтобы члены церкви, находящиеся на ином, нежели пресвитеры, уровне духовной зрелости и ответственности, руководили и управляли пресвитерами?» По той ли причине, что вместе взятая мудрость общины будет большей, нежели мудрость пресвитеров? Хотя подобное возможно, но обычно так не бывает. Зачастую рядовой член церкви не осознает того, что происходит в церкви. Он ничего не знает о многих конфиденциальных вопросах, в которые посвящены пресвитеры, и о многом другом, что происходит за кулисами. Рядовые члены церкви могут не разделять видение пресвитеров и их понимание того, как Бог вел и продолжает вести церковь. Им также может не хватать знаний о том, как действует церковь. какова ее политика, каков порядок осуществления тех или иных действий и т.д. Поскольку пастор-учитель – это человек, призванный Богом к служению в этой должности (Ефес. 4:11), а другие пресвитеры являются духовными людьми, способными нести служение (1 Тим. 3:1-7), будет разумным предположить, что именно через этих людей Бог будет вести церковь, а не через всю общину. Принимая все это во внимание вместе с фактом, что рядовым членам церкви не хватает духовной зрелости, мудрости, опыта и знания Слова Божьего, которыми обладают пастор и пресвитеры, можно сделать вывод, что в большинстве случаев рядовые члены церкви не способны принимать решения

более обоснованные и продуманные, чем старшие служители. Поэтому пресвитеры находятся в значительно лучшем положении для принятия решений как для церкви, так и от имени церкви. Это не означает, что они не должны прислушиваться к мнению членов общины и не принимать во внимание их взгляды. Это означает только одно: последнее слово должно быть за пресвитерами. Следует также заметить, что Божий план не состоит в том, чтобы церковь была блюстителем испытанных, зрелых пресвитеров (мужей, которые сами должны блюсти церковь). Такой подход идет вразрез с учением Нового Завета и всей Библии. Поэтому пресвитеры должны руководить народом и быть руководимыми не народом, но Иисусом Христом (ср. 1 Пет. 5:4).

#### Задачи пресвитера

Задачи пресвитера очень конкретно определены в Писании и приводятся в сравнении с обязанностями диакона и диаконисы. Его обязанности многочисленны, равно как и его ответственность перед Христом (ср. 1 Пет. 5:4; Евр. 13:17). Они включают:

- 1. Охрану стада:
  - а. От лжеучителей Деян. 20:28-30
  - б. От склонных противиться и спорить 2 Тим. 2:25; Тит. 1:9
- 2. Попечение над стадом:
  - а. Присмотр и отчет за вверенные души стада Деян. 20:28; Евр. 13:17
  - б. Ответственность за стадо 1Фес. 5:12
  - в. Управление стадом 1 Тим. 3:5
  - г. Руководство стадом 1 Тим. 5:17
- 3. Присмотр за стадом Деян. 20:28; 1 Пет. 5:2
  - а. Заботу о стаде и его нуждах ср. Иез. 34:1-16
  - б. Служение примером стаду 1 Тим. 4:12; 1 Пет. 5:3
  - в. Исправление стада Матф. 18:17-18; Тит. 3:10-11
  - в. исправление стада maтф. то.тт-то, тит. э.то-тт
  - г. Восстановление тех, кто отбился от стада Гал. 6:1
  - д. Служение стаду через молитву Деян. 6:4
    - 1) Молитва за стадо ср. Деян. 6:4
    - 2) Молитва за больных в стаде Иак. 5:14-15
  - е. Служение стаду посредством Слова Божьего Деян. 6:4
    - 1) Воспитание стада (ученичество) Матф. 28:19-20; 2 Тим. 2:2
    - 2) Увещание и научение стада 1 Тим. 4:13; 1Фес. 5:12
    - 3) Публичное чтение Писаний стаду 1 Тим. 4:13
    - 4) Усердное и непрестанное преподавание стаду Слова Божьего 1 Тим. 5:17-18; 2 Тим. 2:15; Иак. 3:1
- 4. Другие обязанности:

а. Служение благовестия – Матф. 28:19; Деян. 1:8; 2 Тим. 4:5

б. Использование своих духовных даров в Теле – 1 Тим. 4:14

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Это, несомненно, верно только в том случае, если пресвитеры – Божьи мужи, должным образом ищущие Бога и живущие для Него. В противном случае они просто не должны быть пресвитерами (ср. 1 Тим. 3:1-7; Тит. 1:5-9).

- в. Прилежность в служении и настойчивость в преодолении трудностей Деян. 20:27; 1 Фес. 5:12; 1 Тим. 4:16; 2 Тим. 4:5
- 5. Позиция пресвитера:
  - а. Стремление и желание заниматься этим трудом 1 Тим. 3:1
  - б. Совершение труда 1 Пет. 5:2-3; Матф. 20:24-28; 2 Кор. 8; 1 Тим. 6:6-19:
    - 1) Не по принуждению, но добровольно
    - 2) Не из гнусной корысти, но по усердию
    - 3) Не господствуя, но служа примером

Тот факт, что труд пресвитера очень многогранен, является еще одним свидетельством в пользу необходимости и мудрости модели множественности пресвитеров. Вместе они могут трудиться как команда, полагаясь друг на друга и помогая друг другу.

#### Его качества

Бог требует, чтобы на должность пресвитера выдвигался зрелый верующий, потому что обязанности пресвитера весьма разнообразны. Поэтому Павел и приводит качества зрелого верующего, которые пресвитер должен демонстрировать в своей жизни. Они перечислены Павлом в 1 Тим. 3:1-7 и Тит. 1:5-9. Мы поговорим о них ниже. Рядом с каждым качеством в скобках дается его краткое объяснение. Качества, указанные в обоих посланиях, приведены только в первом подразделе и не упоминаются во втором.

#### 1. Из 1 Тимофею 3:1-7

«Епископ должен быть»:

- а. Непорочен (хорошая репутация)
- б. Одной жены муж (мужчина; обладает нравственной чистотой в отношении своей жены)
- в. Трезв (уравновешенный и умеренный)
- г. Целомудрен (человек мудрости, способный контролировать себя и свои эмоции, здравомыслящий)
- д. Уважаемый (живущий по Евангелию; организованный)
- e. Гостеприимный (принимающий гостей, щедрый, заботящийся о других)
- ж. Способный учить (учащий других в смирении)
- з. Не имеющий пристрастия к вину (избегающий излишеств)
- и. Не драчливый (не склонный к насилию, не задиристый)
- к. Спокойный (терпеливый и справедливый; способный здраво рассуждать)
- л. Миролюбивый (миротворец, не сварливый)
- м. Свободный от любви к деньгам (не жаждущий богатства, но щедрый)
- н. Хорошо управляющий своим домом, содержащий детей в послушании со всякой честью (порядок и стабильность в его доме)
- о. Не новообращенный (должен быть зрелым человеком)

п. Должен иметь хорошее свидетельство от окружающих (хорошую репутацию перед неверующими)

#### 2. Из Титу 1:5-9

#### «Если кто»:

- а. Имеет верующих детей, не обвиняемых в разгульном образе жизни или непокорстве (имеет детей, которые заслуживают доверия, верны, уважительны и послушны; подчиняются родительскому контролю)
- б. Не своеволен (не эгоцентричен)
- в. Не вспыльчив (не склонен к быстрой потере контроля над собой)
- г. Любит добро (во всех аспектах своей жизни, ненавидя, таким образом, зло)
- д. Справедлив (праведный, справедливый и честный)
- е. Благочестив (живет святой жизнью)
- ж. Воздержан (дисциплинированный человек)
- з. Верно держится истинного слова, согласного с учением, чтобы быть способным наставлять в здравом учении и обличать противящихся (должен крепко держаться веры и обличать тех, кто учит иному)

Эти качества характера пресвитера рисуют образ мужчины (не женщины), у которого в порядке как личная жизнь, так и семья. Такой человек, совместно с другими пресвитерами, будет способен блюсти и пасти церковь Божью, как того желает Бог. Пресвитер занимает в Теле Христовом духовную должность, а потому он должен быть зрелым, духовным человеком. На него возлагается большая ответственность — «пасти Церковь Господа и Бога, которую Он приобрел Себе кровью Своею» (Деян. 20:28). По этой причине, поскольку члены церкви, «предоставленные» на попечение пресвитерам (1 Пет. 5:3), были куплены дорогой ценой, пресвитеры церкви должны помнить о своей великой ответственности и печься о душах своих овец, «как обязанные дать отчет» (Евр. 13:17). Это серьезная ответственность, требующая столь же серьезного отношения, потому что однажды пресвитерам придется дать отчет о своем труде, был ли он достойным или нет (1 Пет. 5:4).

В 1 Тимофею 5 Павел говорил Тимофею об особой важности роли и обязанностей пресвитера в Теле Христовом: «Достойно начальствующим пресвитерам должно оказывать сугубую честь, особенно тем, которые трудятся в слове и учении» (ст. 17). Двойная честь, о которой идет речь, — это щедрая плата за труд (ст. 18). Особое положение и высокие нравственные качества пресвитеров находят свое подтверждение в словах Павла Тимофею: «Обвинение на пресвитера не иначе принимай, как при двух или трех свидетелях» (ст. 19). Другими словами, прежде чем выдвинуть обвинение в адрес пресвитера, необходимо иметь веское подтверждение его вины. Далее Павел заявляет: «Согрешающих обличай перед всеми, чтобы и прочие страх имели» (ст. 20). Если пресвитеру сделали замечание о его грехе, но он продолжает пребывать в нем, его следует подвергнуть церковному наказанию и делать это непредвзято, несмотря на его высокое положение в церкви (ст. 21).

В том же отрывке Павел разбирает с Тимофеем еще один важный вопрос, а именно вопрос избрания пресвитеров. Он говорит: «Рук ни на кого не возлагай поспешно, и не делайся участником в чужих грехах. Храни себя чистым» (ст. 22). Сущность замечания Павла заключалась в том, что Тимофей, принимая участие в избрании пресвитеров, должен был удостовериться, что кандидаты действительно соответствовали требованиям и были готовы к служению, до того как он предаст их Господу через возложение рук. Это важно, потому что дальше он говорит: «Грехи некоторых людей явны и прямо ведут к осуждению, а некоторых открываются впоследствии. Равным образом и добрые дела явны; а если и не таковы, скрыться не могут» (ст. 24-25). Другими словами, грехи некоторых людей очевидны, в то время как грехи других скрыты и обнаруживаются, возможно, только после назначения на должность пресвитера. Поэтому Тимофею, как и руководству церквей сегодня, следовало быть осторожным. Потому что и в наши дни часто совершаются ошибки, когда на руководящие посты в церкви выдвигаются люди, явно не пригодные для этого служения. 9 Когда человек выдвигается на руководящую должность прежде, чем будет готов к этому, это вызывает различные проблемы. Одной из потенциальных проблем может быть гордость (1 Тим. 3:6; 1 Пет. 5:5-7). Это происходит, когда человек хочет стать пресвитером ради самой должности, а не для того, чтобы служить другим.

Другая потенциальная проблема возникает, когда на руководящую должность выдвигается непригодный человек с тайным грехом. Такой личности не хватает зрелости, и это может быть причиной того, почему он скрывает грех. Любой достаточно зрелый человек, осознавая свое состояние, просто откажется от должности и не примет ее. Но тот факт, что он принимает ее. свидетельствует о нехватке понимания, благоразумия и, возможно, честности. Такого человека не следует выдвигать на столь ответственное служение. Решение пойти на этот шаг приведет к слабому духовному руководству с его стороны. Кроме этого, скорее всего, он не сможет справиться с ответственностью и властью, сопутствующими этой должности. Как сказал автор Послания к Евреям: «Всякий, питаемый молоком, несведущ в слове правды, потому что он младенец; твердая же пища свойственна совершенным, у которых чувства навыком приучены к различению добра и зла» (Евр. 5:13-14). Вот почему пастор/пресвитер должен быть зрелой личностью; личностью, приученной к твердой пище и способной к различению добра и зла. По этой причине церковь не должна выдвигать на руководящую должность случайного человека, даже если достойных кандидатов в настоящее время не имеется. Руководство церкви должно молиться и воспитывать руководителей, а не ставить кого попало, чтобы просто заполнить место.

Итак, должность духовного руководителя церкви связана с чрезвычайно важными обязанностями. К ней нельзя относиться легкомысленно, ибо такое отношение влечет за собой необратимые последствия. О руководстве церкви,

\_

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Еще одна, хотя и несколько иная, проблема наблюдается, когда пасторы и пресвитеры не желают делиться властью с другими. Они жаждут тотальной власти. Как следствие, они преднамеренно не выдвигают на руководящие роли достойных братьев, чтобы самостоятельно контролировать все и вся в церкви.

созидающем на верном и прочном основании, которым есть Христос (1 Кор. 3:11), Павел сказал следующее: «Строит ли кто на этом основании из золота, серебра, драгоценных камней, дерева, сена, соломы, - каждого дело обнаружится; ибо день покажет, потому что в огне открывается, и огонь испытает дело каждого, каково оно есть. У кого дело, которое он строил, устоит, тот получит награду. А у кого дело сгорит, тот потерпит урон; впрочем сам спасется, но так, как бы из огня. Разве не знаете, что вы храм Божий, и Дух Божий живет в вас? Если кто разорит храм Божий, того покарает Бог: ибо храм Божий свят; а этот храм – вы» (1 Кор. 3:12-17). Поэтому, когда неподготовленный лидер халатно относится к выполнению своих обязанностей в церкви, церковь страдает, Тело Христово страдает, пострадает однажды и сам руководитель, когда ему придется давать отчет Христу за свое нерадение<sup>10</sup> (ср. 2 Кор. 5:10). Как сказано в этом отрывке, Дух Святой живет в церкви Божьей, и она свята. По этой причине церковь не должна быть местом, где на руководящие должности выдвигаются ревностные, но неподготовленные люди. Церковь – это Тело Христово, она состоит из людей, возлюбленных Богом Отцом и Его Сыном Иисусом Христом. Они были куплены драгоценной кровью Христа (Деян. 20:28). Поэтому руководителям церкви следует быть очень осмотрительными в отношении того, на кого они возлагают руки для руководства церковью Христовой.

#### Диакон и его функции

Должность диакона существенно отличается от должности пресвитера, несмотря на то, что в церквах эти два слова часто используют в одном и том же значении. В то время как пресвитеры – это духовные руководители церкви, диаконы являются слугами церкви (слово «диакон» происходит от греческого слова диаконос, что означает «слуга, служитель»). Поэтому роль диакона заключается в том, чтобы служить церкви.

#### Задачи диакона

В отличие от пресвитеров церкви, у диаконов нет конкретных обязанностей, исполнение которых предписано Новым Заветом. Их задачи определяются пресвитерами церкви. Пример этого мы находим в 6-й главе книги Деяний, где описывается проблема, возникшая в Иерусалимской церкви (ст. 1). Апостолы, стоявшие во главе церкви, предложили следующее решение этой проблемы (ст. 3). Необходимо было избрать семь мужей, чтобы они занимались руководством и раздачей пищи вдовам в иерусалимской церкви. Апостолы также указали общине на четыре качества характера, которыми должны были обладать люди, пригодные к этому служению (ст. 3). Хотя в данном отрывке эти люди и не названы диаконами, именно этим служением

 $<sup>^{10}</sup>$  Многие ошибочно считают, что в 1 Коринфянам 3:16-17 идет речь об отдельном верующем. Это неверно, потому что слово «вы» отражает множественное число, а поэтому указывает на церковь. Хотя разрушающим церковь может быть и лжеучитель, по контексту более вероятным будет указание на верующего. Как же тогда Бог «покарает» верующего? Возможно физически, может быть, отняв у него жизнь (ср. 1 Кор. 11:30; 1 Иоан. 5:16; Евр. 12:4-11), хотя Бог не может (Рим. 8:1) и не станет уничтожать его духовно (1 Кор. 3:15).

они, как избранные служители церкви, занимались (ст. 2); и это практическое служение противопоставляется духовным задачам, таким как молитва, служение Словом (ст. 2, 4) и др. Еще одним доказательством в пользу того, что они были диаконами, является тот факт, что после избрания Апостолы помолились и возложили на них руки (ст. 6), показывая этим, что они обладают определенной ответственностью в церкви. В этом отрывке мы также видим, что в то время как задачей Апостолов (бывших в то время пресвитерами церкви; ср. 1 Пет. 5:1; 2 Иоан. 1; 3 Иоан. 1) была молитва и служение Словом (ст. 2, 4), а также решение возникавших проблем (блюсти и пасти), задачей диаконов было выполнение принятых решений в подчинении власти Апостолов.

Поэтому мы можем сделать вывод, что диакон, хотя и должен быть духовно достойной личностью (см. требования, предъявляемые к нему, ниже), не является духовным лидером, равным пресвитерам<sup>11</sup>. Диакон — это служитель, который должен удовлетворять духовным требованиям, соответствующим его степени ответственности, а также функциям представителя церкви. Означает ли это, что диакон не может занимать руководящую должность в церкви? Нет. Он может руководить людьми, если к этому призывают его обязанности. Акцент, однако, следует делать на том, что его обязанности не равны обязанностям пресвитеров, которые, большей частью, духовны по своей природе.

#### Его качества (требования)

Хотя должность диакона чрезвычайно важна в структуре церкви, его качества и роль значительно скромнее качеств и роли пресвитера. Несмотря на это, он все же должен быть человеком достойным и проверенным, поэтому вначале его нужно испытывать, беспорочен ли он. Такой человек должен быть верным, должен демонстрировать другие названные качества диакона и, кроме этого, быть способным исполнять роль, отведенную ему пресвитерами. Павел перечисляет качества диакона в 1 Тимофею 3:8-10, 12-13. Рядом с каждым перечисленным качеством в скобках мы даем краткое его объяснение. Кроме этого, мы привели список из четырех качеств, предложенных Апостолами первой церкви и записанных в Деяниях 6:3.

1. 1 Тимофею 3:8-10, 12-13

«Диаконы также должны быть»:

- а. Достойными (совершающими достойные поступки)
- б. Не двуязычными (не обманщиками)
- в. Не пристрастными к вину (избегающими излишеств)
- г. Не корыстолюбивыми (не жадными)
- д. Хранящими таинство веры в чистой совести (не колеблющимися, но твердо стоящими в вере)

1

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> Если диаконы духовные лидеры, то из этого логически следует, что диакониссы также духовные лидеры, потому что слово «диаконисса» - это просто форма женского рода слова «служитель».

- е. Вначале проверенными; если проверка покажет, что они непорочны, тогда пусть совершают служение (хорошая репутация)
- ж. Мужьями только одной жены (т.е. быть морально чистыми по отношению к своей жене)
- 3. Хорошими руководителями для своих детей, а также для всего дома (порядок и стабильность в доме)

«Ибо хорошо служившие приготовляют себе высшую степень и великое дерзновение в вере во Христа Иисуса»

#### 2. Из Деяний 6:3

- а. Хорошая репутация
- б. Исполненный Духом
- в. Исполненный мудрости
- г. Способный взять на себя исполнение задачи

Из этих качеств видно, что диакон должен быть человеком безупречного характера, который не колеблется в вере, ходит в Духе, достоин доверия и хорошо управляет своим домом. Эти качества определены для мужчины, официально избранного церковью для выполнения обязанностей, возложенных пресвитерами поместной церкви.

#### Диаконисы и их функция

Роль диаконисы подобна роли диакона. Слово «диакониса» происходит от того же греческого слова диаконос (как и слово «диакон»), означающего «служитель». Поэтому диакониса, подобно своему коллеге мужского пола, является служителем церкви. Обратите, пожалуйста, внимание, что в Римлянам 16:1 то же греческое слово, использованное для описания Фивы (диаконос), употребляется также для обозначения должности диакона.

#### Задачи диаконисы

В отличие от диакона, Новый Завет не упоминает конкретные обязанности диаконисы. Поэтому ее задачи также определяются пресвитерами церкви. В Новом Завете Фива названа «диаконисой» («servant» [служительница] в английских переводах). Прискилла и Анна служат примером благочестивых женщин-служительниц, какими и должны быть диаконисы. Вот их некоторые характеристики:

- 1. Фива Рим. 16:1-2
  - а. Служительница в церкви
  - б. Помощница многим
- 2. Прискилла Рим. 16:3-4; Деян. 18:24-26; 1 Кор. 16:19
  - а. Рисковала своей жизнью ради других Рим. 16:3-4
  - б. Знала Слово и была способна учить других Деян. 18:24-26

- в. Открывала свой дом для собраний церкви 1 Кор. 16:19
- 3. Анна Лук. 2:36-37
  - а. Всегда служила в храме («служа Богу день и ночь»)
  - б. Была женщиной молитвы
  - в. Была женщиной поста

В этих примерах прослеживаются различные качества. Общим для них является то, что каждая из женщин была благочестивым служителем. Мы видим женщин, знавших Слово Божье, молившихся и постившихся, готовых пожертвовать ради Христа даже своей жизнью.

#### Её качества

Диакониса, подобно своему коллеге мужского пола, также должна быть духовной личностью. Павел перечисляет ее качества в 1 Тимофею 3:11. Рядом с каждым качеством в скобках дается краткое его объяснение.

«Равно и жены должны быть»:

- а. Достойными (благородными в поступках)
- б. Не злобными сплетницами (не ложными обвинителями или клеветниками)
- в. Трезвыми (воздержанными, свободными от пагубных привычек)
- г. Верными во всем (заслуживающими доверия, надежными)

Некоторые толкуют этот стих как описание качеств, необходимых для жены диакона, а не для диаконисы. Такое объяснение не соответствует контексту отрывка. Во-первых, Павел говорит Тимофею о конкретных должностях в церкви, одной из которых является должность диаконисы. Во-вторых, Павел не говорит, что закончил предыдущую тему, и теперь излагает качества жены диакона. В-третьих, если Павел излагает требования, предъявляемые к жене диакона, следует задаться вопросом, почему ранее он не говорил о качествах жены пресвитера. По логике вещей он должен был сделать это, зная, что служение пресвитера подразумевает значительно большую ответственность духовного лидера. Поэтому можно прийти к выводу, что в этом стихе перечисляются требования, предъявляемые именно к диаконисе.

Следовательно, диакониса, подобно диакону, должна быть достойной, воздержанной и верной. Вдобавок к другим требованиям, она не должна быть сплетницей. Эти качества определены для человека, официально избранного церковью для выполнения обязанностей, возложенных пресвитерами поместной церкви.



1. Перечислите ниже имена пресвитеров вашей церкви. Включите себя, если

# ВОПРОСЫ ПРИМЕНЕНИЯ:

|    | вы пресвитер или пастор.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|----|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 2. | Если вы пресвитер (пастор), считаете ли вы себя соответствующим требованиям, изложенным в 1 Тимофею 3:1-7 и Титу 1:5-9? Если нет, перечислите ниже качества, которые, по вашему мнению, вам необходимо улучшить. Затем составьте план того, как вы сможете это сделать (т.е. взаимная подотчетность, заучивание Писания наизусть, изучение Писания чтение книг по данному вопросу, практические действия, направленные на то, чтобы добиться необходимых изменений и т.д.). |
|    | Позиции, над которыми необходимо работать:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|    | План:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |

3. Когда вы размышляете о пресвитерах, имена которых вы перечислили выше, беспокоит ли вас что-нибудь относительно их качеств как пресвитеров? Если да, то каким, по вашему мнению, должен быть ваш ответ на данную ситуацию с библейской точки зрения? В своем ответе учтите следующие отрывки: Матфея 18:15-20; Иоанна 13:34-35; 1 Коринфянам 9:26-27; Ефесянам 4:2; Филиппийцам 2:1-4; Колоссянам 3:12-17; 1 Петра 5:5.

4. Что в настоящее время делает ваша церковь, чтобы помочь пресвитерам возрастать в вере, в знании Божьего Слова и навыков служения? Пожалуйста, помните, что пассивные лидеры производят вялую, пассивную церковь. Растущие, ревностные лидеры произведут растущую, ревностную церковь. Пожалуйста, разработайте план помощи вашим пресвитерам для возрастания в этих областях. Для выполнения этой задачи используйте книги, материалы по изучению Библии, материалы по ученичеству, материалы конференций, аудио- и видеоматериалы, пособия по практической подготовке (обучение для служения в тюрьмах, больницах, с молодежью; обучение руководству малыми группами, как лучше проповедовать и преподавать, и т.д.).

|    | •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|----|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|    | •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|    | •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|    | •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|    | •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|    | •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|    | •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|    | •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|    | •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|    | •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|    | •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 6. | Когда вы размышляете о людях, имена которых вы перечислили выше, беспокоит ли вас что-нибудь относительно их качеств как диаконов (1 Тим. 3:8-10, 12) или диаконис (1 Тим. 3:12)? Если да, то каким, по вашему мнению, должен быть ваш ответ на данную ситуацию с библейской точки зрения? В своем ответе учтите следующие отрывки: Матфея 18:15-20; Иоанна 13:34-35; 1 Коринфянам 9:26-27; Ефесянам 4:2; Филиппийцам 2:1-4 Колоссянам 3:12-17; 1 Петра 5:5. |
| 7. | Что в настоящее время делает ваша церковь, чтобы помочь диаконам возрастать в вере, знании Божьего Слова и навыков служения? Пожалуйста, разработайте план помощи вашим диаконам для возрастания в этих аспектах служения. Для выполнения этой задачи используйте книги, материалы по изучению Библии, материалы по ученичеству, материалы конференций, аудио- и видеоматериалы и пособия по практической подготовке для более эффективного служения Христу. |
|    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |

5. Ниже перечислите имена диаконов и диаконис вашей церкви.

| 8. | Назовите потенциальных будущих пресвитеров, диаконов и диаконис, которым нужно помочь возрасти в вере.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|----|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|    | Пресвитеры:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|    | • • • • • • • • • • • • • • • • • • •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|    | Диаконы:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|    | • • • • • • • • • • • • • • • • • • •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|    | Диаконисы:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|    | • • • • • • • • • • • • • • • • • • •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 9. | Каков ваш план подготовки этих будущих служителей церкви? Вы можете начать подготовку будущих пресвитеров, диаконов и диаконис в группе общей подготовки. Со временем вы можете сделать их подготовку более специализированной, разделив их на соответствующие группы. Помните, что будущие пресвитеры должны вначале послужить диаконами, чтобы пройти испытание. Перечислите ниже несколько идей, как вы можете начать развивать этих людей через служения церкви, чтобы подготовить их к |

будущему служению руководителей церкви.

# ВОПРОСЫ НЕПОСРЕДСТВЕННО К МИССИОНЕРАМ И ОСНОВАТЕЛЯМ НОВЫХ ЦЕРКВЕЙ:

| 1. | Часто бывает так, что миссионер, создающий новую церковь, или пастор вкладывает в потенциального пресвитера или диакона много времени и сил, а последний либо уходит из церкви, либо так никогда и не возрастает в вере, чтобы стать лидером. Хотя этот вклад и не был пустой тратой времени, как защитить себя от подобной ситуации?                                                                                                                                                                                                |
|----|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 2. | Работая над подготовкой пресвитеров, диаконов и диаконис, какие качества вы будете искать, чтобы определить, в кого вкладывать свой труд и свое время? Тот, кого вы выберете и подготовите, будет либо помогать, либо препятствовать созданию новой церкви.  • • • • • • • • • • • • •                                                                                                                                                                                                                                               |
| 3. | Какой период времени, по вашему мнению, потребуется прежде, нежели кто-либо будет готов приступить к служению пресвитера, диакона или диаконисы? Как вы узнаете, что эти люди готовы к выполнению своих обязанностей? Этот период времени будет определяться уровнем подготовки, требуемой для достижения средним человеком зрелой веры, необходимой для выполнения задач, соответствующих этим должностям. Ниже перечислите ваши идеи. При этом принимайте во внимание увещание, данное Павлом в 1 Тимофею 5:22, 24-25.  Пресвитер: |
|    | Диакон:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |

|    | Диакониса:                                                                                                                                                                                                                                 |
|----|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 4. | Иисус, Павел и Моисей проводили много времени со своими учениками, воспитывая их как словами, так и личным примером. Планируете ли вы осуществить эту подготовку со своими новыми учениками так, чтобы это не причиняло ущерб вашей семье? |
| 5. | Как миссионер, создающий новую церковь, как вы узнаете, что наступило время передать руководство церковью пастору, чтобы вы могли перейти к основанию новой церкви? Как вы узнаете, кому передать руководство?                             |
|    |                                                                                                                                                                                                                                            |



# ОРГАНИЗАЦИОННЫЕ ВОПРОСЫ:

## Организационная структура церкви

#### Почему организация и инфраструктура столь важны для церкви?

Организация и инфраструктура церкви жизненно важны для ее полноценной деятельности. Плохо организованная церковь со слабой инфраструктурой не сможет достичь многого. С другой стороны, хорошо организованная церковь, имеющая надлежащую инфраструктуру, приспособленную к ее конкретным нуждам, достигнет многого. Поскольку цель каждой нормальной церкви и ее руководства – повлиять на общество во имя Христа, данный аспект должен стать важным вопросом для любой церкви.

Церкви функционируют, опираясь на различные инфраструктуры, управляющие ими. Некоторые церкви руководятся одним человеком, пастором. Пастор принимает большинство, если не все решения от имени церкви. Практически ничего не делается без согласования с ним, и во многих случаях стиль его руководства очень схож с диктаторским. На другом краю находятся церкви, где никакие решения не принимаются без одобрения всех членов. В некоторых случаях без голосования невозможно оплатить даже коммунальные услуги церкви. В такой ситуации руководство церкви просто не может полноценно действовать, потому что не обладает властью принимать необходимые решения. Между этими крайностями есть много других форм церковного руководства.

Приступая к рассмотрению этих двух аспектов церкви, инфраструктуру можно представить как скелет человека, а организацию – как форму функционирования частей тела. Крепкий скелет поддерживает тело и позволяет ему двигаться и выполнять требуемые задачи. Без скелета тело не способно ни к каким действиям. В конечном счете оно умрет. В том случае, если церковь не обладает здоровой инфраструктурой (состоящей из верующих, занятых в служении, и структуры, которая объединяет все служения), она постепенно превратится в инвалида, который в итоге умрет духовно, а может быть, и вовсе прекратит свою деятельность как организация. Поэтому то, как эта структура будет сформирована, окажет огромное влияние на деятельность церкви.

Если церковь организована надлежащим образом, она, подобно нормальному здоровому телу, сможет справляться со многими задачами



одновременно. Такая церковь будет выполнять задачи вовремя, правильно, профессионально, упорядоченно и почти никогда не будет решать свои дела в последнюю минуту. Плохо же организованная церковь действует подобно телу, члены которого не могут правильно функционировать ни вместе, ни по отдельности. В таком случае тело не способно функционировать эффективно, а задачи, которые ему необходимо выполнить, часто будут выполняться неправильно, а подчас и вовсе не будут выполнены. Церковь, функционирующая подобным образом, будет справляться с делом посредственно, часто опаздывать, не достигать своих целей, зачастую делать все в последнюю минуту и, как результат, будет иметь низкий уровень эффективности. Следовательно, она часто будет упускать хорошие возможности. В этом то и состоит причина, почему инфраструктура и организация церкви так важны для ее эффективной деятельности.

#### Какова же библейская модель?

#### Организация

Организация важна, потому что она способствует порядку в церкви. Когда Павел писал коринфянам о том, что у них проблемы с порядком, он говорил следующее:

- «А если бы кто захотел спорить, то мы не имеем такого обычая, ни церкви Божии» (1 Кор. 11:16)
- «Потому что Бог не есть Бог неустройства, но мира...» (1 Кор. 14:33)
- «Так бывает во всех церквах у святых» (1 Кор. 14:33-34)
- «Только все должно быть благопристойно и чинно» (1 Кор. 14:40).

#### А в Послании к Титу Павел говорил:

• «Для того я оставил тебя в Крите, чтобы ты довершил недоконченное...» (Тит. 1:5)

Как видно из этих отрывков, Бог желает, чтобы в Его церквах был порядок. Этого же хотел Апостол Павел. Деятельность не должна осуществляться бессистемным, хаотическим образом. У церквей должны быть цели, к которым они бы двигались, а также, чтобы они знали, куда они идут и каковы у них задачи (ср. Матф. 28:19-20; Деян. 1:8; 1 Кор. 3:10-15; Ефес. 2:19-22; 4:11-16; Фил. 2:2; 2 Тим. 4:1-5). Постановку этих целей необходимо осуществлять через молитву и по вере в великого Бога, способного совершать великое.

Другая причина важности организации в церкви заключается в том, что организованная церковь дает своим членам ощущение порядка, стабильности (ср. Деян. 6:1-5) и мира (ср. Исх. 18:23; Кол. 3:15). Эти моменты жизненно важны для церкви, которая желает быть влиятельной во имя Христа. Если вышеуказанное не будет составляющей частью церкви, ее члены потеряют чувство сплоченности. Без сплоченности им будет очень тяжело достичь повеления Павла, которое гласит: «Имейте одни мысли, имейте ту же любовь, будьте единодушны и единомысленны» (Фил. 2:2). Именно поэтому они не

смогут достичь многого и в конечном счете могут потерять желание и готовность быть частью такой церкви.

#### Инфраструктура

Инфраструктура церкви важна для ее деятельности, потому что она поддерживает служения церкви, помогая им и церкви в целом действовать эффективно. Без этого невозможно достичь ничего, потому что не будет надлежащей системы и людей, ответственных за осуществление задач. Церковь без хорошей инфраструктуры – это не что иное, как собрание людей, у которых нет конкретной задачи, плана или цели. Хорошо развитая инфраструктура поможет:

- 1. Руководителям церкви выполнять свои особые функции, равномерно распределяя нагрузку ср. Исх. 18:25-26; Деян. 6:3; 1 Кор. 12:4-7, 12-25; 1 Пет. 4:10; Евр. 13:17
- 2. Иметь надлежащую структуру, которая будет способствовать решению проблем и удовлетворению особых нужд ср. Исх. 18:21-22; Деян. 6:1, 5; 15:1-2; 1 Кор. 14:25-26; Гал. 6:1-2; Иак. 5:13-16
- 3. Содействовать правильному планированию, чтобы задачи и цели могли быть достигнуты ср. Матф. 28:19-20; Лук. 14:28-32; 2 Тим. 2:2
- 4. Контролировать всю работу организации, чтобы ее принципы, цели и задачи воплощались в жизнь ср. 1 Тим. 4:12-16; 2 Тим. 4:1-5; 1 Пет. 5:2-3
- 5. Опекать членов организации и помогать им в случае необходимости ср. Деян. 6:1-6; 1 Кор. 12:18-27; Евр. 13:17; Исх. 18:26
- 6. Содействовать увеличению эффективности в достижении целей организации ср. Исх. 18:14, 23-26; Деян. 14:23; 1 Кор. 14:33, 40; 1 Тим. 3:5; Тит. 1:5

Хорошая инфраструктура поможет достичь этих целей. Секрет эффективной работы хорошей инфраструктуры состоит в том, что она не должна быть слишком сложной, чтобы организация не увязла в бюрократии, и не слишком бесструктурной, чтобы не препятствовать достижению целей. Организация с непомерно раздутой структурой может быть удушающей, подавляя людей, их творческие способности и использование ими духовных даров и талантов. Организация, которой не хватает структур, обычно не поощряет своих членов к участию, к достижениям или возрастанию к максимуму своего потенциала в использовании духовных даров и талантов. Отличительной чертой такой организации будет неорганизованность, низкая эффективность и люди, каждый из которых занимается только своим делом (если вообще чем-то занимается), потому что нет надлежащей структуры, которая бы их направляла. Поэтому наличие либо слишком усложненной инфраструктуры, либо недостаточно сбалансированной оказывает негативное влияние на всю организацию и ее деятельность.

Рассуждая о библейской инфраструктуре церкви, следует принять во внимание должности служения, вернее, должности слуг, учрежденные Богом в церкви: Апостолы, пророки, евангелисты, пасторы-учители (Ефес. 4:11), пресвитеры (1 Тим. 3:1; Тит. 1:5), диаконы (1 Тим. 3:8) и диаконисы (1 Тим. 3:11). Для ясности добавим, что евангелисты и пасторы-учители также

относятся к пресвитерам, как в свое время относились Апостолы и пророки (ср. Деян. 15:2, 4, 6, 22, 23; 21:18; 1 Пет. 5:1; 2 Иоан. 1; 3 Иоан. 1), хотя их главная ответственность как пресвитеров заключается в снаряжении Тела Христова (Ефес. 4:11-16). Люди, занимающие эти должности, чрезвычайно важны для инфраструктуры церкви. Они несут на себе основную ответственность. 13

Хотя пресвитеры, диаконы и диаконисы занимают «официальные» должности в поместной церкви, важно помнить, что остальную и наибольшую часть инфраструктуры церкви составляют отдельные верующие (ср. 1 Кор. 12). Тело Христово в поместной церкви состоит из всех верующих, которые входят в ее состав (Рим. 12:5; 1 Кор. 6:15; Ефес. 3:6). Они также входят в состав вселенского Тела Христова (ср. Матф. 16:18; Рим. 16:16; 12:12-13, 27; 1 Кор. 10:32; Ефес. 5:23-25; Кол. 3:15). Эти отдельные верующие имеют дары Святого Духа (1 Кор. 12:7, 11), данные им «на дело служения» (Ефес. 4:12; ср. Рим. 12:4-8; 1 Кор. 12:4-7, 26-27). Они настолько же важны для инфраструктуры церкви и ее способности плодотворно работать, как и руководство общины. Поэтому там, где в снаряжении Тела задействованы пасторы-учители и(или) евангелисты, то они, надзирая за церковью совместно с другими пресвитерами, должны мобилизовать остальную часть Тела для использования своих даров на выполнение дела Христова. Занимаясь этим, Тело будет естественным образом способствовать своему росту, созидая себя в любви (Ефес. 4:16).

#### Организация и инфраструктура

Организация и инфраструктура церкви очень тесно связаны. Иногда их тяжело отличить друг от друга, а уж разделить и вовсе невозможно. Они взаимозависимы. Ниже приведены примеры из Писаний, где просматривается недостаток организации и инфраструктуры.

Первый пример встречается в 18-й главе книги Исход. В этом отрывке Иофор, тесть Моисея, приходит к нему и помогает исправить организационную проблему, сложившуюся в управлении народом израильским. Иофор увидел, что когда Моисей садился, чтобы судить народные споры (ст. 16), «стоял народ

1

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> С завершением написания Нового Завета библейские служения Апостола и пророка прекратили свое существование. См. статью «Снаряжающее служение пастора и евангелиста».

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> В Ветхом и Новом Заветах руководителями как народа Израилева, так и церкви были мужчины, носившие титул старейшины (ср. Исх. 3:16; 4:29; 24:1; Матф. 16:21; Марк. 14:53; Деян. 14:23; 1 Тим. 5:17, 19). Старейшины – это люди, которые должны были соответствовать библейским требованиям, быть зрелыми в вере (1 Тим. 3:1-7; Тит. 1:5-9). Они должны быть людьми, которые защищают (Деян. 20:17, 28-30), руководят (1 Пет. 5:1-3) и учат членов поместной церкви (1 Тим. 4:13, 16; 2 Тим. 4:2). Поэтому Богом назначенными руководителями поместной церкви выступают именно старейшины (пресвитеры). Им помогают диаконы и диаконисы, являющиеся слугами церкви (ср. Деян. 6:1-6) и выполняющие поручения, даваемые им пресвитерами (ср. Деян. 6:2-3). Для дальнейшего обсуждения этой темы смотрите статью «Определение ролей руководителей церкви».

пред Моисеем с утра до вечера» (ст. 13). Иофор возразил против такого положения вещей, потому что видел, что судейство Моисея не было полезным ни для него, ни для народа (ст. 17-18). Это не было полезно для Моисея, потому что он был единственным судьей, а потому был чрезвычайно загружен. Это также не было полезно для народа, потому что людям приходилось долго сидеть и ждать, испытывая, вероятно, недовольство от того, как все это происходит. Поэтому Иофор предложил Моисею план, осуществление которого помогло бы решить эту проблему (ст. 19-23). План Иофора и был осуществлен Моисеем (ст. 24-26). Большую часть своих обязанностей по решению споров Моисею необходимо было делегировать другим сведущим людям, а самому заниматься только наиболее сложными делами, которые не могли решить его помощники. Благодаря такому решению в Израиле была учреждена многоуровневая судейская система (инфраструктура). К чему это должно было привести, по словам Иофора? К стойкости Моисея и миру в народе (ст. 23; организации). Церковь с эффективной инфраструктурой достигнет того же стойкости церковного руководства и мира для народа.

Второй пример недостатка организованности и инфраструктуры описан в книге Деяний. В 6 главе иудеи из эллинистов жаловались, что «что вдовицы их пренебрегаемы были в ежедневном раздаянии потребностей» (ст. 1). Апостолы созвали церковь и приказали людям выбрать «из среды себя семь человек», соответствовавших требованиям, установленным Апостолами, которых они могли поставить «на эту службу» (ст. 2-3). Апостолы учредили эту систему (инфраструктура), чтобы самим не отвлекаться от основных обязанностей (организация), т.е. от молитвы и учения Слова Божия (ст. 2, 4). Следующая запись повествует о результатах этого решения: «И угодно было это предложение всему собранию» (ст. 5). Другими словами, организационная проблема была решена, люди были довольны результатом, а Апостолы могли сосредоточиться на своем основном служении. Таким будет результат в организованной церкви.

Из этих двух примеров следует извлечь важный урок: руководство должно быть готовым делиться своими полномочиями и не пытаться участвовать в принятии каждого решения. Чтобы поступить подобным образом, им необходимо смириться, не воспринимать это как угрозу своему служению и довериться другим, зная, что сами они не смогут все сделать. Им не нужно участвовать в каждой детали служения, которым они занимаются.

Следствием в церкви, обладающей развитой и действенной инфраструктурой, будет способность мобилизовать максимальное число верующих, в конечном счете стремясь к 100%-му участию. В этом случае Тело (теоретически) будет работать эффективно и надлежащим образом. Для того чтобы это произошло, пресвитеры церкви должны поставить каждого верующего на место, соответствующее его духовному дару, характеру и талантам, которые могут быть использованы для развития Тела Христова. Поручая человеку какое-либо служение, важно учитывать, чтобы его уровень зрелости и личные желания соответствовали этой конкретной роли (ср. 1 Тим. 5:22, 24-25). Для руководителя важно делегировать другим свои полномочия и обязанности. Задача руководителя состоит не в том, чтобы господствовать над церковью (Матф. 20:25-26; Лук. 22:24-27; 1 Пет. 5:3), но служить ей в смирении (Марк. 9:33-35; 10:42-45; ср. Иоан. 21:15-17).



### ВОПРОСЫ ПРИМЕНЕНИЯ:

Благовествует погибшему миру

1. Опишите вашу церковь. Хорошо продумывайте свои ответы. Моя церковь (подчеркните свои ответы):

Организована Не организована Не планирует Занимается планированием Имеет цели на будущее Не имеет целей Имеет множественное руководство Руководима только пастором Не знает своей цели Знает свою цель Насчитывает много членов в Имеет мало членов в служении служении Оказывает влияние для Христа Не оказывает влияния для Христа Регулярно спасаются неверующие Редко спасаются неверующие Является местом мира Является местом неустройства Является местом покоя Является местом, в котором многим не нравится находиться Сфокусирована на мелочах Сосредоточена на важном Помогает людям расти духовно Имеет многих незрелых христиан Разделена Едина Выражает веру, надежду и любовь Недостает веры, надежды и любви Ходит в Духе Ходит по плоти Послушна Библии Следует традициям и правилам Постоянно делает добрые дела Редко делает добрые дела Духовно мертвая Духовно живая Прежде всего любит Иисуса Прежде всего любит себя

Проанализируйте свои ответы. Теперь напишите, как на эти вопросы ответили бы члены вашей церкви. Затем напишите, как на эти вопросы ответили бы жители вашей местности. Насколько сравнимы эти три списки? Этот вопрос задан для того, чтобы показать достоверную картину вашей церкви: эффективна ли она, влияет ли на мир во имя Христа? Будет хорошо, если вы попросите членов вашей церкви анонимно ответить на эти вопросы на листе бумаги, а затем сравните их со своими.

Не беспокоится о мире

| 2. | Можно ли проследить связи между организацией и инфраструктурой церкви и вопросами, перечисленными в пункте 1? Можно сформулировать вопрос иначе: «Как организация и инфраструктура церкви влияет на церковь, ее служения, ее позицию, ее отношения с Христом и т.д.?» |
|----|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 3. | Если ваша церковь руководима только пастором, а не группой пресвитеров, что нужно сделать, чтобы изменить это? Какие преимущества получил бы пастор и церковь, если бы такое изменение произошло?                                                                     |
| 4. | Какие изменения следует произвести в вашей церкви, чтобы укрепить ее инфраструктуру?                                                                                                                                                                                  |
| 5. | Какие изменения необходимо произвести в вашей церкви, чтобы она стала более организованной?                                                                                                                                                                           |

| 6. | Церковь состоит из людей, и главная задача пастора церкви заключается в их оснащении (Ефес. 4:11-12). Как ваша церковь выполняет это поручение? Что ваша церковь делает для снаряжения Тела Христова? |
|----|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 7. | Занято ли большинство верующих вашей церкви служением и используют ли они в нем свои духовные дары? Если нет, что может сделать ваша церковь, чтобы помочь им включиться в служение?                  |
| 8. | Какие существуют возможности для того, чтобы начать новые служения внутри и вне вашей церкви? Перечислите их:                                                                                         |
|    | Внутри:                                                                                                                                                                                               |
|    | •                                                                                                                                                                                                     |
|    | •                                                                                                                                                                                                     |
|    | Вне:                                                                                                                                                                                                  |
|    | •                                                                                                                                                                                                     |
|    | •                                                                                                                                                                                                     |
|    | •                                                                                                                                                                                                     |
|    |                                                                                                                                                                                                       |

| 9. | Выберите одну возможность из каждой категории и постарайтесь ответить на следующие вопросы:                                                                                                     |  |  |  |  |  |  |
|----|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|--|--|--|--|--|
|    | ВНУТРИ:                                                                                                                                                                                         |  |  |  |  |  |  |
|    | ДАЙТЕ ОТВЕТЫ:                                                                                                                                                                                   |  |  |  |  |  |  |
|    | • Кто может возглавить это новое служение?                                                                                                                                                      |  |  |  |  |  |  |
|    | <ul><li>Главный руководитель:</li><li>Помощник руководителя:</li><li>Помощник руководителя:</li></ul>                                                                                           |  |  |  |  |  |  |
|    | • Кто из людей, уже задействованных в служении вашей церкви, может консультировать руководство церкви в развитии и осуществлении этого служения?                                                |  |  |  |  |  |  |
|    | •                                                                                                                                                                                               |  |  |  |  |  |  |
|    | • Кто из людей, уже задействованных в служении вашей церкви, может помочь руководству церкви в развитии и осуществлении этого служения? Назовите имена людей, которых вы хотели бы подготовить. |  |  |  |  |  |  |
|    | • • • • •                                                                                                                                                                                       |  |  |  |  |  |  |
|    | • Обдумайте следующие категории этого нового служения:                                                                                                                                          |  |  |  |  |  |  |
|    | <ul> <li>Цели</li> <li>Задачи</li> <li>Целевая группа</li> <li>Требуемые ресурсы</li> <li>Место</li> <li>Время</li> </ul>                                                                       |  |  |  |  |  |  |

### BHE:

### ДАЙТЕ ОТВЕТЫ:

- Кто может возглавить это новое служение?

  - Главный руководитель:Помощник руководителя:Помощник руководителя:

- Кто из людей, уже задействованных в служении вашей церкви, может консультировать руководство церкви в развитии и осуществлении этого служения?
  - •
  - •
- Кто из людей, уже задействованных в служении вашей церкви, может помочь руководству церкви в развитии и осуществлении этого служения? Назовите имена людей, которых вы хотели бы подготовить.
  - •
  - •
  - •
  - •
- Обдумайте следующие категории этого нового служения:
  - Цели
  - Задачи
  - Целевая группа
  - Требуемые ресурсы
  - Место
  - Время

ПРИМЕЧАНИЕ: Найдите важные, плодотворные и нужные служения, в которых вы можете задействовать членов своей церкви (ср. 1 Кор. 12:4-6). Эти люди являются важным ресурсом церкви. Когда они стали верующими, Бог Дух Святой наделил их дарами не просто так (1 Кор. 12:7, 11, 13), а потому, что у Него есть для них особая цель (1 Кор. 12:17-18). Бог Отец в вечности приготовил добрые дела, которые им нужно выполнять (Ефес. 2:10). Позволить им просто сидеть в церкви неделя за неделей и ничего не делать — значит попусту растрачивать Божьи духовные дарования, их жизни и способности. Не допускайте, чтобы это случалось (Ефес. 5:15-17; 1Фес. 5:4-8). Помните, что однажды вам придется дать отчет за то, как вы пасли вверенное вам Божье стадо (2 Кор. 5:10; Евр. 13:17; 1 Пет. 5:1-4). Пусть ваш отчет будет хорошим!

# ВОПРОСЫ НЕПОСРЕДСТВЕННО К МИССИОНЕРАМ И ОСНОВАТЕЛЯМ НОВЫХ ЦЕРКВЕЙ:

1. Определились ли вы с тем, как будет выглядеть инфраструктура вашей церкви? Это решение важно принять сейчас, потому что оно большей частью будет основываться на том, какую форму церковного правления примет ваша община. Вы будете руководствоваться этим решением и в будущем, работая над построением дальнейших структур, основанных на той, которая была заложена изначально при основании церкви. Эта структура будет также важной составляющей при определении организации и функциональности церкви во время ее роста. Ниже нарисуйте и назовите

|    | каждую структуру, которую вы будете использовать в церкви. Также приведите библейские основания для этой структуры.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|----|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 2. | Как вы планируете привлечь людей к служению, основываясь на их духовных дарах? Если вы привлечете их к служению с самого момента основания церкви, служение станет неотъемлемой и постоянной частью их жизни и вашей церкви.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 3. | Вы работаете над основанием церкви, но вдруг появляется человек приятной внешности, очень дружелюбный, являющийся христианином в течение многих лет. Он начинает посещать вашу церковь. Он говорит, что хочет помогать вам, и вам приятно слышать это. Но не успели вы оглянуться, как он уже начал вкладывать в церковь много денег и времени, постепенно становясь лидером в глазах членов церкви. Однако чем больше вы работаете с этим человеком, тем яснее вам становится, что он скрыто манипулирует вами, членами церкви и ее направлением. Как вы поступите в подобной ситуации? Объясните свой ответ. |



### ОРГАНИЗАЦИОННЫЕ ВОПРОСЫ:

### Финансы церкви

#### Финансовые вопросы

Деньги могут быть как благословением, так и проклятием. Тем не менее деньги – это важный аспект каждодневной жизни церкви. Поэтому служители, ответственные за финансы, должны позаботиться о том, чтобы финансами распоряжались надлежащим образом, иначе деньги могут превратиться в средоточие разногласий и проблем.

Нам необходимо помнить слова Апостола Павла к Тимофею: «Ибо корень всех зол есть сребролюбие, которому предавшись, некоторые уклонились от веры и сами себя подвергли многим скорбям» (1 Тим. 6:10). Именно по этой причине Павел утверждает, что очень важно, чтобы пастор был «не сребролюбив» или, другими словами, свободен от любви к деньгам (1 Тим. 3:3; Тит. 1:7). С утверждением Павла перекликаются слова Петра, что пресвитер должен пасти Божье стадо, однако делать это должен не из гнусной корысти (1 Пет. 5:2). Другими словами, духовный лидер церкви должен быть человеком, понимающим, что деньги могут искушать, портить и уничтожать; поэтому церковное руководство должно состоять из людей, которые не жаждут денег и осмотрительны в их использовании, особенно когда речь идет о церковных финансах. Деньги являются источником искушения (1 Тим. 6:9-10), и любой может попасть в расставленную ими ловушку (1 Кор. 10:12).



### Защита финансовой системы церкви

Одной из тем, которых Павел касался во 2-м Послании к Коринфянам, было осмотрительное распоряжение деньгами при сборе средств для бедных верующих в Иерусалиме. Обращаясь с увещанием, Павел говорит о важных моментах этого процесса (2 Кор. 8:16-24). Он указывает на следующие четыре позиции:

- 1. Распоряжение деньгами доверялось испытанным людям (ст. 18, 22-23)
- 2. Деньги будут использованы Павлом и его помощниками для славы Господа (ст. 19)

- 3. Были приняты меры предосторожности, чтобы никто не смог усомниться в том, что они надлежащим образом распорядились этим щедрым даром (ст. 20)
- 4. Они стараются о достойном и добром не только перед Господом, но и перед людьми (ст. 21)

Первый пункт очень важен, потому что когда распределением пожертвований занимаются благочестивые люди, последующие три позиции будут средоточием их внимания и желания. Таким же должно быть желание и цель всех церквей Христовых, а также их руководства. Вот почему важно, чтобы в поместной церкви строилась и использовалась финансовая система, включая все процедурные этапы. Такая система позволяет защищать не только церковь, но и ее руководителей. По этой же причине нельзя назначать ответственным за сбор или подсчет пожертвований одного человека. Для этой цели необходимо иметь как минимум двух служителей. Именно поэтому пастор не должен быть частью этого процесса. Он никогда не должен непосредственно распоряжаться или управлять церковными деньгами. Вопервых, ему совершенно не нужно, чтобы у кого-то сложилось впечатление, что он пристрастен к деньгам (1 Тим. 3:3; 1 Пет. 5:2-3; ср. 1 Тим. 6:17-19). Вовторых, поскольку пастор самый заметный, выдающийся и влиятельный член церкви, он должен быть защищен от искушения использовать церковные деньги для своей выгоды. В-третьих, если пастор не распоряжается церковными деньгами, то в случае хищения или растраты денег никто не сможет показать на него пальцем и сказать, что он неправильно ими распорядился (ср. 1 Фес. 5:22). Это важно, потому что для членов церкви и окружающих людей он является представителем Бога. Сатана будет предпринимать различные попытки, чтобы запятнать репутацию или дискредитировать пастора (ср. 1 Пет. 5:8-9). Кроме того, если член церкви признан виновным в неправильном распоряжении финансами, эту ситуацию необходимо разрешать посредством церковного взыскания. Хотя к этой же процедуре необходимо прибегать, когда в подобном грехе будет признан виновным и пастор церкви (1 Тим. 5:20). Обычно церковь терпит меньший урон, если виновником оказывается не пастор.

Следовательно, команда руководства церкви должна выработать детальную систему отчетности, где четко определен порядок того, как распоряжаться церковными деньгами и отчитываться за них. Отвечать за деньги должны благочестивые проверенные люди, и пастор не должен быть одним из них. Все собранные деньги должны быть подсчитаны, и запись о подтверждении количества собранных денег должна быть внесена в соответствующую книгу. Эта система должна быть легкодоступной для проверки церковным руководством, причем это следует делать ежемесячно. Запись должна отражать, сколько денег было собрано и по каким статьям распределены оставшиеся средства (т.е. общий фонд, для особых нужд, благовестие, миссии и т.д.). Все христиане, но особенно христианские руководители (1 Кор. 3:9-15), должны разумно распоряжаться тем, что доверил им Бог (1 Кор. 4:2; Тит. 1:7), потому что однажды, когда они предстанут перед своим Пастыреначальником, им придется дать отчет, насколько хорошо они распоряжались вверенным (ср. Лук. 12:41-48; 2 Кор. 5:10; 1 Пет. 5:4).



### ВОПРОСЫ ПРИМЕНЕНИЯ:

| 1. | Имеет ли ваша церковь надлежащую бухгалтерскую систему, которая |
|----|-----------------------------------------------------------------|
|    | гарантирует правильное распоряжение церковными финансами?       |

| 2. | Кто о | оеспечивает | правильное | ведение | бухгалтерск | ой системы | ? |
|----|-------|-------------|------------|---------|-------------|------------|---|
|----|-------|-------------|------------|---------|-------------|------------|---|

| 3. | Кто производит подсчет церковных пожертвований? Сколько человек? Как |
|----|----------------------------------------------------------------------|
|    | можно исправить эту ситуацию?                                        |

4. Связан ли каким-либо образом пастор вашей церкви с ее финансами? Если да, считаете ли вы это мудрым? Измените ли вы эту ситуацию? Если нет, пожалуйста, объясните, почему?

5. Видите ли вы какие-либо проблемы в том, как в вашей церкви распоряжаются деньгами? Что это за проблемы? Что необходимо сделать, чтобы решить эти проблемы?

6. Делает ли ваш церковный совет ежегодный отчет перед церковью о церковных финансах? Если нет, когда ваша церковь начнет делать это? Это действие поможет поддерживать доверие к финансовой системе церкви.

## ВОПРОСЫ НЕПОСРЕДСТВЕННО К МИССИОНЕРАМ И ОСНОВАТЕЛЯМ НОВЫХ ЦЕРКВЕЙ:

1. Написали ли вы свод правил о том, как в вашей церкви будут распоряжаться деньгами? Если нет, ниже запишите свои мысли, чтобы позже окончательно сформулировать их.

2. Дайте ответ на перечисленные выше вопросы 1-4 и 6, применяя их к своему контексту основания новой церкви.



### УСТАНОВЛЕНИЯ ЦЕРКВИ:

### Крещение

### Виды крещения

Новый Завет говорит о пяти различных видах крещения: крещении Иоанновом, крещении верующих, крещении Духом, крещении страданиями (Марк. 10:38-39; Лук. 12:50) и крещении огнем (Матф. 3:11; Лук. 3:16). В этой статье речь пойдет о первых трех видах крещения, о том, как они отличаются друг от друга и какие из них важны в жизни церкви и отдельных верующих сегодня.

Крещение Иоанново было крещением покаяния (Марк. 1:4; Лук. 3:3; Деян. 13:24; 19:4). В своем служении Иоанн Креститель подготавливал путь для Иисуса и Его будущего служения (Лук. 3:1-6). Поэтому служение Иоанна было узконаправленным и предназначенным только для еврейского народа (Ис. 40:3-5; Мал. 3:1-3; Лук. 3:8; Деян. 13:24). Приближалось пришествие их Мессии, и Иоанн призывал народ к готовности принять своего Спасителя и Царя (Лук. 3:15-17; Деян. 19:4). Поэтому Иоанн призывал людей к покаянию в грехах и изменению своей жизни, и, как символ этого покаяния, они крестились (ср. Лук. 3:8, 10-14). Плодом Иоаннова крещения стало разделение израильского народа на верующих и неверующих (ср. Лук. 7:27-30).



В то время как Иоанново крещение было крещением покаяния и приготовления к пришествию Иисуса (Деян. 19:4), водное крещение верующих, предназначенное для христиан, — это событие, обращенное в прошлое, ко времени спасения через Иисуса (Деян. 19:5-7; ср. Деян. 2:41; 8:35-38; 10:47-48; 16:14-15, 31-33; 18:8). Следовательно, эти два крещения различны, с присущими им различными целями. Крещение верующих отождествляет христианина с Иисусом (ср. Деян. 2:38) и Телом Христовым (ср. Деян. 2:41). Это физический акт, отражающий духовную реальность и истину (Рим. 6:3-7) спасения верующего, которое связано с третьим видом крещения — крещением Духом.

Во время своего служения Иоанн Креститель сказал, что он не Христос, и добавил: «Я крещу вас водою, но идет Сильнейший меня, у Которого я недостоин развязать ремень обуви; Он будет крестить вас Духом Святым и огнем. Лопата Его в руке Его, и Он очистит гумно Свое и соберет пшеницу в

житницу Свою, а солому сожжет огнем неугасимым» (Лук. 3:16-17). В этом утверждении Иоанн говорил как о Первом, так и о Втором пришествии Христа. Его Первое пришествие, произошедшее во дни Иоанна, привело к крещению верующих Святым Духом (ср. Деян. 1:5; 2:1-4; 14-18, 33; 10:45; 11:15-16). Однако во время Его Второго пришествия, которое на данный момент все еще является делом будущего, Он придет, неся неверующим крещение огнем (суд; ср. Иоан. 12:47; Откр. 19:11-21).

Когда говорится, что Иисус будет крестить верующих Духом Святым, речь идет о событии, происходящем в тот момент, когда человек приходит к Иисусу как своему Спасителю. В этот момент Дух Святой нисходит, чтобы поселиться и обитать в новом верующем (Деян. 19:2; 1 Кор. 12:13; Ефес. 1:13; ср. Гал. 3:2; Рим. 8:9). В это время в верующем происходят многочисленные изменения, потому что Святой Дух: а) поселяется в нем (Иоан. 14:16-17; Рим. 8:9; 1 Кор. 6:19); б) возрождает его (1 Кор. 6:11; Тит. 3:5); в) помазывает его (2 Кор. 1:21; 1 Иоан. 2:20, 27; ср. Деян. 10:38); г) запечатлевает его (2 Кор. 1:22; Ефес. 1:13-14; 4:30); д) облекает его во Христа (Гал. 3:27; ср. Ефес. 4:24; Кол. 3:10); и е) наделяет его духовным даром (1 Кор. 12:4, 7, 9, 11). Кроме этого, в результате такого крещения верующий становится частью Тела Христова (1 Кор. 12:13). Приняв крещение Святым Духом, он был погребен в смерть Христову и воскрес для хождения в обновленной жизни посредством своей новоприобретенной способности жить для Христа (Рим. 6:1-9; 2 Кор. 5:17). Духовное крещение, в отличие от водного крещения верующего, не является плодом его волеизъявления (ср. Деян. 8:36), оно происходит помимо его воли (1 Кор. 12:13). Именно это крещение является отражением водного крещения верующего: новый верующий погружается в смерть Христа и воскресает в обновленной жизни. Поэтому водное крещение не спасает человека, но служит прообразом крещения Духом (Рим. 6:3-7; Гал. 3:27; Тит. 3:5). Более подробную информацию об отрывках, связанных с крещением (Деян. 2:38; 22:16; Рим. 6:1-7; Гал. 3:27; Кол. 2:12 и 1 Пет. 3:20-21), смотрите в приложении.

#### Когда следует преподавать водное крещение?

Когда следует крестить спасенного человека? Нужно ли это делать немедленно? Или же необходим определенный период ожидания, чтобы удостовериться, что человек действительно истинно уверовал во Христа Иисуса, т.е. время, в течение которого новый верующий должен доказать свое спасение, а лишь потом его допускать к крещению (напр., подождать, пока курильщик бросит курить)? Чтобы получить ответ на этот вопрос верующий должен руководствоваться указаниями не разума, а Библии.

В поисках ответа на эти вопросы следует серьезно отнестись к словам Иисуса, сказанным ученикам после Его воскресения и перед вознесением. Как записано в Матфея 28:19, Иисус сказал: «Итак идите, научите все народы, крестя их во имя Отца и Сына и Святого Духа». Важность этих наставлений наглядно подчеркивается временем, в которое эти наставления были даны Одиннадцати. Это действительно так, потому что нам известно очень немногое из сказанного Иисусом за сорокадневный период перед Его вознесением. То же, что известно, было записано по вдохновению Святого Духа, чтобы верующие знали и были внимательными к этим словам. В этих стихах Иисус

дал повеление Своим ученикам «научить все народы» (т.е. приобрести учеников из всех народов), что предполагает процесс приведения неверующих к вере во Христа (сравн. Деян. 14:21), после чего их следовало крестить, а затем учить (т.е. обучать, наставлять - Матф. 28:20). Часто церкви меняют слова Иисуса Христа местами: вначале они обучают людей соблюдать все, что повелел Христос, а затем крестят их, - и все это несмотря на то, что первая церковь не практиковала подобного. Ранняя церковь крестила новообращенных сразу после уверования (ср. Деян. 2:41; 8:35-38; 10:44-48; 16:14-15, 31-33; 18:8; 19:1-7). Почему же сегодня некоторые церкви не следуют этому повелению Иисуса и не крестят человека сразу после обретения спасения? Может быть, погода не позволяет или же у них есть другая уважительная причина? Или, может быть, просто потому, что руководство церкви полагает, что определять, действительно ли новообращенный стал истинным христианином, измеряя его в соответствии с ими же изобретенным сводом правил. – это их ответственность? Если это так, то подобное мышление проблематично в двух отношениях. Во-первых, Иисус никогда ничего подобного не повелевал. Во-вторых, никто не может с уверенностью определить, стал ли человек истинно верующим. Только Бог может безошибочно сделать это (2 Тим. 2:19). Поэтому, если человек утверждает, что он принял Христа, руководство церкви должно тщательно проверить его свидетельство, задав ему ряд вопросов, а затем, если человек хочет креститься, его следует крестить. Если человек не хочет креститься, это служит хорошим указанием на то, что он не настоящий верующий или у него есть сомнения. Конечно, в таком случае крещение преподавать не следует, но следует продолжать наставлять человека, чтобы привести его к истинному обращению.

Какие изменения руководство церкви должно увидеть в жизни человека прежде, чем преподать ему крещение? Читая отрывки, такие как Деян. 2:37-38, 41 и Деян. 8:36-38, мы находим, что желанием, явно проявлявшимся в человеке, было желание стать учеником Иисуса. Когда человек желал этого, то в каком бы несовершенном состоянии он ни находился, его крестили. Поэтому, можно ли крестить человека прежде, чем он бросил курить? Приуменьшает ли курение желание курящего человека следовать за Христом в сравнении с человеком, который не курит? Хотя некоторые новообращенные могут и не курить, но у них могут быть другие проблемы, такие как пристрастие к порнографии – скрытый грех, о котором церковь может и не знать. Поэтому, если человек страдает от какого-либо греха, это не значит, что он не стал христианином и со временем не победит грех, который его мучает. Это просто означает, что он несовершенен. Поэтому нужно надеяться, что со временем, когда Дух Святой будет обличать его в его грехах, он силой Духа сделает необходимые изменения. Даже Апостол Петр и Варнава были несовершенными, и Апостолу Павлу пришлось упрекать их за лицемерие (Гал. 2:11-14). И сам Павел – крещенный верующий, особо избранный Христом стать Апостолом, – говорил о своей борьбе с грехом (Рим. 7:14-25). Еще одним примером служит Симон. Вскоре после обращения и крещения Симона (Деян. 8:13) Петру пришлось упрекнуть его за желание приобрести за деньги способность возлагать руки и давать Духа Святого (Деян. 8:18-24). Симон никоим образом не был совершенным, при этом он был даже склонен совершать поступки, подобные тем, которые он совершал в прошлом (ср. Деян. 8:9-11, 19), хотя и был крещен Филиппом, который, скорее всего, уже начал наставлять его (Деян. 8:12-13). Как же тогда руководство церкви может

ожидать, что новообращенные должны быть совершенными, прежде чем преподавать им крещение? Крещение — это повеление Христово (Матф. 28:19), а потому, если спасенный человек хочет креститься, его следует допустить к крещению. Если по какой-либо причине, определенной руководством церкви, человека не допускают к крещению, то не препятствует ли это руководство дальнейшему развитию новообращенного и его послушанию Христу? Конечно, да! И это неправильно! Именно этим занимались фарисеи (напр., Марк. 7:1-13).

Когда руководство церкви пытается навязать человеку изменение до крещения, им следует понимать, что принудительное изменение обычно не длится долго. Однако, если человек изменяется, будучи обличаем Святым Духом, такое изменение обычно надолго. Христианским служителям следует убедиться, что они не уподобляются фарисеям, ожидая от людей исполнения человеческих правил, прибавляя таким образом к Слову Божьему то, чему оно не учит (ср. Матф. 15:1-9). Люди не могут и не должны пытаться занять место Святого Духа в жизни других! Руководству церкви следует позволить Святому Духу быть Святым Духом и предоставить Ему возможность совершать Свой труд. Однажды группе пасторов, которым преподавал, я задал вопрос: «Если бы мне удалось показать всем присутствующим здесь видеозапись ваших дел, мыслей и всего, что происходило в вашей жизни - того, что вы не хотели бы открыть другим, - допустили бы они сегодня вас к крещению? Или, что более важно, крестили бы вы человека, подобного себе? Как бы вы ответили на такой вопрос?»



### ВОПРОСЫ ПРИМЕНЕНИЯ:

- 1. Сегодня некоторые церкви учат, что когда они крестят человека, это крещение продолжает традиции Иоаннова крещения, и поэтому, чтобы крещение было истинным, оно должно быть преподано ими. Согласны ли вы с этим? Если да, то как вы аргументируете эту точку зрения с библейской позиции?
- 2. Что вы скажете человеку, пришедшему в церковь, который говорит, что согласно Деяниям 2:38, Деяниям 22:16 и 1 Петра 3:21, человек должен креститься для получения спасения? Будете ли вы считать сказанное им ересью? Вначале прочитайте в Приложении статью, посвященную трудным вопросам о крещении, а затем объясните ваш ответ, принимая во внимание Галатам 1:6-10 и 1 Коринфянам 15:1-4.
- 3. Крещение новоуверовавших:
  - Когда они получают крещение Духом (Деян. 19:2; 1 Кор. 12:13; Ефес. 1:13; ср. Гал. 3:2; Рим. 8:9)?
  - Когда, по словам Иисуса, ученики должны были крестить новообращенных (Матф. 28:19)?
  - Когда были крещены новообращенные, которым Петр проповедовал в день Пятидесятницы (Деян. 2:37-41)?
  - Когда Филипп крестил евнуха-эфиопа (Деян. 8:35-38)?
  - Когда ваша церковь должна крестить новообращенных?
- 4. Упоминается ли в Библии какой-либо минимальный возраст, когда можно крестить человека? Если нет, то чем должна руководствоваться церковь при крещении человека?
- 5. Как вы поступите, если человек:
  - скажет, что он верующий, но откажется принимать крещение?

| • | был крещен в неевангельской христианской церкви? Станете ли вы |
|---|----------------------------------------------------------------|
|   | побуждать его к повторному крещению?                           |

| • | демонстрирует все признаки истинного верующего и хочет участвовать в  |
|---|-----------------------------------------------------------------------|
|   | Вечере, но не был крещен вследствие не зависящих от него              |
|   | обстоятельств (напр., он был в тюрьме, в палате интенсивной терапии в |
|   | больнице, в холодное время года он не может быть крещен в озере, реке |
|   | и т.д.)? Допустите ли вы его к участию в Вечере Господней? Пожалуйста |
|   | объясните свой ответ                                                  |

# ВОПРОСЫ НЕПОСРЕДСТВЕННО К МИССИОНЕРАМ И ОСНОВАТЕЛЯМ НОВЫХ ЦЕРКВЕЙ:

| 1. | Когда вы будете крестить новых верующих – сразу же после спасения или |
|----|-----------------------------------------------------------------------|
|    | после периода наставления? Объясните свой ответ.                      |

2. Допустите ли вы некрещеных верующих к служению в церкви? Если да, в какой должности вы позволите им служить и к каким служениям вы не допустите их?

Служения, в которых они могут служить:

- •
- •
- •
- •

Служения, в которых они не могут служить:

- •
- •
- •
- •
- •



### УСТАНОВЛЕНИЯ ЦЕРКВИ:

### Вечеря Господня

#### Введение

Для одних Вечеря Господня – это загадочное таинство церкви. Для других – установление, данное церкви Христом для воспоминания Его смерти на кресте. Если принимать во внимание такие разные мнения, а также точки зрения, находящиеся между ними, единственное, что нужно сделать, чтобы прийти к правильному пониманию данной темы, это изучить различные отрывки, в которых обсуждается данное событие.

Последняя Пасха, которую Иисус праздновал со Своими учениками, записана во всех Евангелиях (Матф. 26:19-30; Марк. 14:12-26; Лук. 22:7-38; Иоан. 13:1–17:26). Однако о преломлении хлеба и принятии чаши говорится только в синоптических Евангелиях (Матф. 26:26-29; Марк. 14:22-25; Лук. 22:14-20). При таких обстоятельствах была учреждена Вечеря Господня. Эти повествования дают читателю представление, почему Иисус учредил Вечерю Господню. Он сделал это как воспоминание о Своей смерти для прощения грехов. Его смерть была началом нового завета, заключенного с народом израильским, окончательное исполнение которого наступит в Тысячелетнем царстве (ср. Иер. 31:31-34; 2 Кор. 3:6; Евр. 8:6-13; 9:15; 12:22-24). Однако только в 1 Коринфянам 11:17-34 практическое значение этой заповеди становится более понятным. Поэтому в данной статье основное внимание будет сосредоточено на 1 Коринфянам 11:17-34.

### Обсуждение 1 Коринфянам 11:17-34

Первое Послание к Коринфянам — исправляющее Послание, и в этой его части Павел постоянно исправляет своих читателей. В случае с Вечерей Господней Павел обращается к ситуации, когда коринфяне собирались на вечери любви, во время которых участвовали в хлебопреломлении, и делали это неподобающим образом (ст. 17). Он не мог похвалить подобное поведение (ст. 17), потому что, когда они собирались, среди них были разделения (ст. 18) и они неприлично себя вели (ст. 21-22). Неприличие заключалось в том, что некоторые члены церкви в своем эгоизме ели слишком много и ничего не оставляли другим, а те, как следствие, уходили голодными (ст. 21). Некоторые даже упивались вином до опьянения (ст. 21). По словам Павла, повинные в



подобных излишествах «унижали» неимущих церкви (ст. 22). Так поступая, они не заботились о нуждах других верующих. Они собирались, чтобы вспомнить совершенно бескорыстный поступок Иисуса ради человечества, и делали это с невероятной степенью эгоизма и лицемерия. Это было очень прискорбным фактом. Такие члены церкви не заботились о своих братьях и сестрах во Христе, как Иисус заботился о них. Вот почему Павел заканчивает этот стих словами, что не хвалит их за это, потому что их поступки были в корне неправильными.

Вслед за упреком Павел напомнил коринфянам слова Иисуса, сказанные ученикам во время последней пасхальной вечери (ст. 23-25). Иисус лично открыл эти слова Павлу, а Павел позже передал их коринфянам (ст. 23). Затем в ст. 26 Павел говорит, что всякий раз, когда будет совершаться это установление, церковь будет провозглашать смерть Христа, доколе Он не придет (при восхищении церкви, Иоан. 14:1-3). Поэтому церковь должна практиковать Вечерю, провозглашая, таким образом, самое значительное событие во всей истории.

Затем Павел предостерегает коринфян о неправильности их поведения на Вечере Господней. Он говорит, что если кто-то будет участвовать недостойно, «виновен будет против Тела и Крови Господней». Другими словами, они понесут наказание, и им придется отвечать («виновен») за свои поступки, т.е. за проявление неуважения к Христу и Его жертве на кресте посредством недопустимого обращения со своими собратьями-верующими на вечерях любви. Павел развивает этот аргумент в стихе 29: «Ибо, кто ест и пьет недостойно, тот ест и пьет осуждение себе, не рассуждая о Теле Господнем». В то время как в стихе 27 он говорит о вине человека, поступающего подобным образом, в стихе 29 Павел говорит о суде, который человек навлекает на себя своим поступком. Поэтому в контексте этих стихов видно, что «тело», на которое Павел указывает в стихе 29, - это то же самое, о чем говорится в стихе 27, - собственное тело Христа, отданное Им за грех (1 Пет. 3:18). Поэтому, согласно стиху 29, когда человек не «судит» или не «рассуждает» (Синодальный перевод) о жертве Христа надлежащим образом, т.е. должным образом не воспринимает ее важности – такой человек навлекает на себя суд.

Поэтому, чтобы коринфяне не навлекли на себя осуждение, в 28 стихе Павел увещает их, говоря: «Да испытывает же себя человек, и таким образом пусть ест от хлеба сего и пьет из чаши сей». Другими словами, он говорит своим читателям, чтобы они исследовали себя прежде, чем участвовать в хлебопреломлении. Поступая так, они не были бы повинными в повторении своих поступков перед собратьями-верующими во Христа (ср. ст. 18-21). Следовательно, некоторые коринфяне не исследовали себя надлежащим образом или же должным образом не рассуждали о теле и крови Христа, становились слабыми и больными, а некоторые даже умирали (ст. 30), будучи судимыми Богом (ст. 32). А потому, когда верующие «судят» себя правильно (анализируя свое поведение и поступая соответствующим образом, что и является конечным результатом «исследования самих себя»), то, как сказал Павел, они не будут судимы (ст. 31). В стихах 33 и 34 Павел подводит итог этого раздела словами о том, как верующие должны заботиться о собратьях во Христе на вечерях любви. Они просто должны проявлять к ним любовь (ср. 1

Кор. 13:5) и ставить их выше себя, подобно тому как Христос поступил в отношении человечества (ср. Фил. 2:3-4).

### Применение 1 Коринфянам 11:17-34

Этот принцип применим не только к хлебопреломлению, но и ко всей жизни церкви. Если верующие надлежащим образом не заботятся о других, Бог поступит с ними соответственно. Поскольку многие церкви не практикуют вечери любви, то грех, о котором говорит Павел, не может произойти. Однако, если во время хлебопреломления верующие неуважительно относятся к другим и (или) к собранию верующих в целом, или же неуважительно относятся к самому установлению о вечере, то грех, о котором говорил Павел, может иметь место. Но можно ли применить этот принцип к совместным обедам в церкви или к пикникам? Возможно, да, но если там не совершается Вечеря Господня, я думаю, что Божье наказание не будет столь строгим. На вечерях любви провозглашалась смерть Христова (ст. 26-27), и это было центральным и самым важным моментом данного события. Обычно во время церковного пикника или чаепития ситуация несколько иная. (См. Приложение, статья «Вопросы, связанные с Вечерей Господней»).



## ВОПРОСЫ ПРИМЕНЕНИЯ:

| 1. | Как можно описать вашу церковь – как церковь единства и мира или как церковь разногласий и разделений?                                                                         |
|----|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 2. | Если ваша церковь – это церковь разногласий и разделений, как церковь в<br>Коринфе, то что может быть причиной подобного состояния вашей церкви?                               |
| 3. | Почему Павел говорил коринфским верующим о том, как им следует изменить свое поведение?                                                                                        |
| 4. | Поскольку большинство церквей в настоящее время не практикуют вечерь любви, какой похожий проступок во время хлебопреломления способен навлечь Божье наказание?                |
| 5. | Когда новых верующих следует допускать к участию в Вечере Господней? Объясните, используя Писание.                                                                             |
| 6. | К Вечере Господней следует допускать всех верующих или только членов вашей церкви? Если вы считаете, что допускать следует только членов церкви, объясните, используя Писание. |

7. Есть ли возрастные ограничения для тех, кто допускается к участию в Вечере Господней? Объясните, используя Писание.

# ВОПРОСЫ НЕПОСРЕДСТВЕННО К МИССИОНЕРАМ И ОСНОВАТЕЛЯМ НОВЫХ ЦЕРКВЕЙ:

1. Опишите ниже порядок, которому будет следовать ваша церковь во время Вечери Господней. Включите в свою формулировку вопросы, поднятые в приведенных выше пунктах 5, 6 и 7. Обсудите также другие вопросы, которые, по вашему мнению, играют важную роль в Вечере Господней, непременно подкрепляя свои слова Словом Божьим.

2. Как вы объясните своей общине необходимость исследовать себя перед участием в Вечере? Не забывайте при этом причину, приведённую Павлом, почему коринфянам следовало исследовать себя. Убедитесь, что ваше объяснение не расходится с Писанием.



### СЛУЖЕНИЯ ЦЕРКВИ:

### Поклонение

### Цель поклонения

Поклонение! Любая церковь, в любом месте земного шара, наверняка согласится с важностью поклонения, потому что поклонение Богу — это действительно дело чрезвычайной важности. Истинное поклонение должно быть откликом, желаемым самим верующим. Оно не должно быть чем-то надуманным или изобретенным. Поклоняясь Богу, верующий выражает естественное отношение к Тому, Кто спас его, Кто близко знает и любит его. Подобное поклонение должно исходить из самой глубины естества человека, будучи естественной составляющей его как христианина. Его поклонение должно быть направлено к великому и чудесному Богу, Которому он служит, и ни к чему более (Втор. 4:24; Исх. 20:4-5; 1 Кор. 10:22; Кол. 3:5). Подобное отношение к Богу присуще христианину не только в его земной жизни, оно будет естественным аспектом жизни верующего в вечности (ср. Ис. 6:1-4; Откр. 4:8-11; 5:8-14; 7:9-12; 11:15-17; 14:6-7).



Размышляя о поклонении, на него можно посмотреть с точки зрения того, что записано у пророка Малахии 1:6,8,14:

- 6 «Сын чтит отца и раб--господина своего; если Я отец, то где почтение ко Мне? и если Я Господь, то где благоговение предо Мною? говорит Господь Саваоф вам, священники, бесславящие имя Мое. Вы говорите: `чем мы бесславим имя Твое?»
- 8 «И когда приносите в жертву слепое, не худо ли это? или когда приносите хромое и больное, не худо ли это? Поднеси это твоему князю; будет ли он доволен тобою и благосклонно ли примет тебя? говорит Господь Саваоф.»
- 14 «Проклят лживый, у которого в стаде есть неиспорченный самец, и он дал обет, а приносит в жертву Господу поврежденное: ибо Я Царь великий, и имя Мое страшно у народов.»

Священники Израиля приносили Богу негодные жертвы (слепое, хромое, больное). Бог сказал, что Он это не примет, потому что Он «великий Царь», чье имя «страшно среди народов». Бог говорит им: «Поднеси это твоему князю; будет ли он доволен тобою и благосклонно ли примет тебя?» Если подобная жертва неприемлема для земного господина, то насколько менее будет она

угодна для Господа Бога? Поэтому, мы всегда должны приносить Ему только самое лучшее, что у нас есть. Евреям 13:15 говорит нам:

«Итак будем через Него непрестанно приносить Богу жертву хвалы, то есть плод уст, прославляющих имя Его.»

Каково качество поклонения во многих церквях? Каково качество нашей «жертвы хвалы», «плода уст, прославляющих имя Его», которыми мы возносим благодарения? Может, это «слепое, хромое и больное»? Или же наша жертва полностью приемлема, исходит из сердца и совершается в духе и истине (Иоан. 4:22-23)? Это хороший вопрос, который должны задавать себе руководители церкви относительно качества их поклонения.

### Планирование поклонения

Хотя поклонение должно исходить из душ истинных богопоклонников, слишком часто случается так, что служения поклонения становятся похожи на что угодно, но только не на поклонение. Почему такое бывает? Одной из причин может быть недостаток продуманного планирования. Как уже было сказано, поклонение не должно быть чем-то надуманным или изобретенным; однако оно нуждается в планировании. Царь Давид (1 Пар. 15:16-29), царь Соломон (2 Пар. 5:11-14) и Неемия (Неем. 12:31-43) планировали поклонение. Творческий подход к служению поклонения требует как размышлений, так и планирования. Если церковь неделя за неделей делает одно и то же, ее члены могут пресытиться бесконечными повторениями. Бог не желает, чтобы подобное случалось. Поклонение не должно быть застывшим и лишенным свежести. Оно должно быть живым, ощутимым и настоящим; оно должно быть отражением живых и растущих отношений людей с Богом; оно должно быть вдохновляющим переживанием.

Планирование служения поклонения в каком-то смысле можно сравнить с приготовлением пищи. Каждая еда, съедаемая человеком, чем-то отличается предыдущих, несмотря на то, что каждая готовится из одних и тех же основных продуктов питания. Блюда могут отличаться в зависимости от того, какие продукты имеются в наличии, какие кухонные принадлежности используются и насколько искусен повар в своем деле. Это же верно и в отношении служения поклонения. Хотя большая часть происходящего на служении поклонения остается неизменной, эти служения, как и в случае с приготовлением пищи, могут быть более разнообразными в зависимости от предварительного планирования (или же недостатка последнего). Достаточно ли времени уделяют верующие тому, чтобы спланировать служение, взглянуть на имеющиеся в наличии составляющие (люди, мастерство и инструменты) и соединить их таким образом, чтобы это привело к прославлению и возвеличению Бога? Когда служение спланировано, присутствующие верующие могут участвовать в поклонении Богу. Такое поклонение будет свежим, новым, радостным и насыщающим, подобно искусно приготовленной пище; оно не будет старым, унылым и слишком предсказуемым. Кому нравится все время есть одно и то же? Никому! Кому понравится неделя за неделей сидеть на церковных служениях, в которых нет ни свежести, ни новизны? Никому! Поэтому церковь должна работать над созданием богослужебных собраний, которые были бы содержательными и разнообразными.

Вместе с тем необходимо отметить, что время поклонения в церкви не должно быть нацелено только на возбуждение эмоций. Подобного нельзя допускать. Светское кино или книга тоже могут вызвать эмоциональную реакцию. Верующие должны откликаться на поклонение, основанное на истинном познании Бога и Его Слова (ср. Пс. 138:6; Лук. 10:20; Рим. 11:33-36; 1 Кор. 14:6). Поэтому, когда верующие откликаются на Божьи дела (ср. 2 Пар. 7:3; 20:5-19; напр., ответ на молитву) или просто выражают свою радость (2 Пар. 29:20-30), что их надежда покоится во Христе (Рим. 12:12) или что они найдены достойными страдать за Христа (Матф. 5:12; Деян. 5:40-41; Фил. 1:29), или просто радуясь всему (Фил. 4:4; 1 Фес. 5:16), они имеют законные и достойные причины прославлять Бога и поклоняться Ему. Любое из вышеперечисленного или их сочетание может привести к неподдельной эмоциональной реакции. К этому следует стремиться. Истинное поклонение (ср. Иоан. 4:22-23) – это поклонение, являющееся результатом знания (которое может вызывать эмоции), а не просто эмоций (без знания). Простое возбуждение эмоций для получения эмоционального отклика не является правильным основанием для поклонения. Эмоции человека могут побудить его на различные поступки. И причины этому будут тоже разные, но далеко не все они ведут к славе Божией. Вот почему поклонение верующих должно всегда проходить в святости (ср. Пс. 95:9), с благоговением (Пс. 2:10-12; 94:6), в Духе и истине (Иоан. 4:22-23).

### Причины, почему в поклонении может отсутствовать дух поклонения

Одна из причин, почему служения поклонения могут не приводить людей к поклонению, иногда заключается в том, что проповедники и учителя недостаточно прилежно работают над своей задачей (ср. 1 Тим. 5:17-18). В таком случае они также могут неправильно преподавать Слово истины (2 Тим. 2:15). И как следствие, паства, вверенная их попечению (Деян. 20:28; 1 Пет. 5:3), будет получать скудную, неполноценную пищу и духовно будет голодать. Это происходит тогда, когда пища недостаточно питательна, потому что никто не заботится о том, чтобы приготовить для верующих здоровую и возбуждающую аппетит проповедь. Люди, которые постоянно слышат проповеди на одни и те же темы, в конце концов могут потерять ко всему интерес. И как следствие, у них нет отклика в поклонении, поскольку они не слышат с кафедры того, что могло бы вызвать этот отклик. Если Слово не излагается верно, то верующие также не имеют основания для поклонения, потому что истина доходит к ним в искаженном виде. Печально, когда подобное случается, а случается оно в современном мире слишком часто.

Истинное поклонение может сталкиваться с различными препятствиями. Например, каждая воскресная проповедь в церкви используется как платформа для благовестия. Другими словами, члены церкви постоянно слышат лишь евангелизационные проповеди и получают питание не от всего Божьего Слова, а только от его части. Конечно, благовестие очень важно, но членов церкви необходимо учить всему, чему учил Иисус, а не части Его учения (Матф. 28:19), забывая при этом оставшуюся часть Слова Божьего. Важно всегда помнить, что верующие должны собираться для получения качественной пищи, ободрения и подкрепления (ср. Иоан. 17:17; 1 Тим. 4:6, 13-16; Евр. 10:24-25), а затем расходиться для благовестия (ср. Матф. 28:19). Большая часть

благовестия должна осуществляться за пределами церкви хорошо подготовленными верующими (Ефес. 4:11-16), а не в стенах церкви ее руководством.

Еще одна причина, почему поклонение не может набрать полных оборотов в жизни человека, состоит в том, что он не ходит близко с Господом. Как следствие этого состояния, Слово Божье не способствует его возрастанию в вере, поэтому человек не отвечает поклонением Богу. Это может произойти, когда грех вкрадывается в жизнь верующего, негативно воздействуя на его духовное состояние. Ведь грех влечет за собой наказание (Иак. 1:14-16; 4:1-10), которое может ослепить верующего (Пс. 39:13), похитить его радость и сделать его духовно бесплодным (ср. Пс. 50:12, 14-15). Когда подобное происходит, Дух Святой огорчается (ср. Ефес. 4:30) и Его труд в жизни человека угашается (ср. 1 Фес. 5:19). Из-за этого радость верующего тухнет, подобно огню, заливаемому водой. Именно поэтому для поклонения человека Богу Отцу так важно растущее и динамичное хождение со Христом; даже в тяжелых обстоятельствах верующий, имеющий возрастающую веру, может и будет поклоняться Богу (ср. Авв. 3:16-19; Деян. 4:18-24; 5:40-41; 16:22-25; Ефес. 5:18-21).

В конечном счете поклонение или его отсутствие демонстрирует состояние сердца человека. То, что в сердце человека, оскверняет (Матф. 15:18-20; Лук. 16:15), осуждает (1 Иоан. 3:17-21) или оправдывает его (ср. Пс. 23:3-5; 2 Тим. 2:22; 1 Пет. 1:22; 3:4; 1 Иоан. 3:17-21). Из этого следует, что результаты церковного поклонения вполне могут указывать руководству на духовное состояние церкви. Если люди не заботятся о состоянии своего сердца, поклонение будет холодным. Если их сердца наполнены радостью Святого Духа, это будет отражаться на поклонении, в котором также будет проявляться искренность и радость. Божьи дети должны воздавать Богу славу, которой Он достоин (Пс. 28:2), и хотя это не всегда получается в настоящей жизни, однажды в будущем все творение восхвалит Господа (ср. Пс. 65:4; Фил. 2:9-11 [Иисус]).



1. На приведенной ниже шкале оцените поклонение в вашей церкви,

## ВОПРОСЫ ПРИМЕНЕНИЯ:

|    | подчеркну                                                   | B CO01                     | гветсті                      | вующу                      | ю циф                        | ру.                         |                            |                            |                             |                                       |    |
|----|-------------------------------------------------------------|----------------------------|------------------------------|----------------------------|------------------------------|-----------------------------|----------------------------|----------------------------|-----------------------------|---------------------------------------|----|
|    | 1 2<br>Очень<br>Плохое                                      | 2                          | 3                            | 4                          | 5<br>Средн                   | 6<br>нее                    | 7                          | 8                          | 9<br>Преі                   | 10<br>восходное                       |    |
| 2. | Объясните<br>оценку?                                        | Э, ПОЧ6                    | ему вь                       | і счита                    | ете, ч                       | то ваш                      | а церко                    | овь зас                    | лужива                      | ает такую                             |    |
| 3. | Если ваша<br>сделать дл                                     |                            | -                            |                            | -                            | іучшен                      | ии покј                    | понени                     | я, что                      | необходимо                            | )  |
|    | а. Лучше<br>б. Лучше<br>в. Пропов<br>г. Способ<br>д. Другое | готові<br>ведова<br>оствов | ить и и<br>ать всн<br>ать ро | ізлагат<br>о волю          | гь прог<br>Божы              | поведи<br>ю, а не           |                            |                            |                             | •мы                                   | -  |
| 4. | вы предло                                                   | лонен<br>жить «<br>шему    | ия в ва<br>ему ка<br>лидер   | ашей с<br>кое-ли<br>у улуч | церкви'<br>обо обу<br>шить с | ? Если<br>/чение<br>свое сл | он нед<br>или же<br>ужение | остато<br>челов<br>е? Возг | чно ум<br>ека, сг<br>иожно, | іел, можете<br>іособного<br>необходим |    |
| 5. | Если вы ог<br>считаете,<br>членов це                        | что та                     | кая оц                       | ценка я                    | вляет                        | ся отра                     | жение                      | м духо                     | вного с                     |                                       | ). |

| 6. | Перечислите все, что делает ваша церковь, чтобы способствовать хорошему поклонению.                                            |
|----|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|    | • • • • • • • • • • • • • • • • • • •                                                                                          |
| 7. | Перечислите все, что делает ваша церковь, чтобы помешать хорошему поклонению.                                                  |
|    | • • • • • • • • • • • • • • • • • • •                                                                                          |
| 8. | Что еще может сделать ваша церковь, чтобы способствовать более здоровому, более содержательному поклонению?  • • • • • • • • • |
| BO | ОПРОСЫ НЕПОСРЕДСТВЕННО К МИССИОНЕРАМ                                                                                           |

# ВОПРОСЫ НЕПОСРЕДСТВЕННО К МИССИОНЕРАМ И ОСНОВАТЕЛЯМ НОВЫХ ЦЕРКВЕЙ:

1. Определились ли вы с тем, какие стили музыки вы будете или не будете допускать в своей церкви? Если вы сделали это, какими принципами вы руководствовались в принятии этого решения? Руководствовались ли вы надкультурными, культурными принципами или же комбинацией их обоих? В двух-трех предложениях изложите свои принципы.

ПРИМЕЧАНИЕ: Если вы еще не решили, какие ограничения будете применять в отношении музыки, или же решили, но не согласовали их с принципами Писания, уделите время, чтобы исследовать этот вопрос в Библии (смотрите в приложении статью «Музыка»). Помните, если при создании церкви вы установите слишком широкие границы и решите сузить их позже, это будет очень непростым делом. Вот почему так важно в самом начале принимать мудрые решения.

| 2. | Продумали ли вы, как изменить порядок поклонения, чтобы каждую неделю у вас были разнообразные служения, а не однообразные? Что вы думаете по этому поводу?                                                                                         |
|----|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 3. | Отношение человека к служению — это в конечном счете вопрос сердца. Какие у вас есть планы по преображению сердец новых верующих, чтобы поклонение было естественным выражением их веры? На каких ключевых моментах следует акцентировать внимание? |
| 4. | Насколько консервативной или современной вы хотите видеть свою церковь? Определите свои границы. Какими библейскими принципами вы при этом руководствуетесь?                                                                                        |
|    |                                                                                                                                                                                                                                                     |



### СЛУЖЕНИЯ ЦЕРКВИ:

### Общение

### Важность общения

Общение в рамках поместной церкви играет основополагающую роль в отношении ее замысла и функционирования (ср. 1 Кор. 12:24-26). Общение, передающее идею общности, выражает связь и единение, которыми обладают верующие благодаря своей вере. Это единение является важным качеством поместной церкви, влияющим на ее стабильность, силу (ср. Еккл. 4:9-12) и способность оказывать влияние на своих членов (ср. Прит. 27:17) и мир (ср. 1 Кор. 12:4-6; Фил. 2:15), в котором она существует. Без общения поместная церковь будет бессильной и в конечном счете распадется.



#### Сущность и основание общения

Сущностью и основанием общения между христианами является Иисус Христос, а не просто Бог. Это так, ведь если основанием христианского общения служит просто Бог, тогда христианин может иметь общение с мусульманами, индусами, мормонами, свидетелями Иеговы и др., так как все они утверждают, что имеют веру в Бога. Но для истинного верующего. придерживающегося библейского взгляда на Иисуса, Господь Иисус является центром и средоточием общения. Апостол Иоанн ясно продемонстрировал эту истину, когда в 1-м Послании говорил своим читателям об основании общения между ними и Апостолами. Именно их взаимоотношения с Иисусом он представляет как основание для их взаимного общения (1 Иоан. 1:1-2). Именно эти взаимоотношения, ставшие основанием для общения Апостола не только с Иисусом и с читателями Послания, но и с Богом Отцом (1 Иоан. 1:3). А поскольку общение – это отношения, основанные только на Христе, то такие отношения могут существовать только между христианами. Такие отношения не могут разделять неверующие (Иоан. 8:44) или верующие и неверующие (2 Кор. 6:14). Вот почему экуменизм – единение всех религий и вероисповеданий не имеет библейских оснований.

#### Неотъемлемый аспект общения

Общение должно быть естественной, присущей верующему частью жизни. Поэтому, если человек называет себя христианином и не любит братьев

и/или не желает общения с ними, уместным будет спросить его, действительно ли он знает Отца (1 Иоан. 4:7-21). Если такой человек действительно верующий, тогда по праву можно утверждать, что он с трудом стоит в вере. Это верно, потому что общение является общепринятым для всех верующих (ср. 1 Кор. 1:9; 2 Кор. 13:13; Фил. 2:1; 1 Иоан. 1:7). Его нельзя отделить от их новой жизни, поэтому общение — это то, от чего верующие никогда не должны отказываться (Евр. 10:24-25).

Из-за многогранности общения в христианской вере, совершенствование общения весьма важно в рамках поместной церкви. Хотя общение находится в основании веры человека с момента его обращения к Христу, аспект, затрагивающий сферу отношений, следует развивать. Если оставить все на волю случая, то из-за различных обстоятельств более глубокие уровни общения могут так и не развиться. По этой причине руководство церкви должно работать над поощрением и развитием общения в рамках Тела. Чем глубже будут становиться христоцентричные отношения, тем сильнее будет церковь. Работая над развитием этого процесса, необходимо помнить, что в церкви могут развиваться и нездоровые отношения. Поэтому руководству церкви следует быть бдительным, чтобы не допустить этого.

### Развитие общения

Общение в церкви может развиваться самыми разными способами. Например, если во время богослужения вы просто предлагаете поприветствовать людей, сидящих рядом, то вы тем самым способствуете развития общения в церкви. Такая вроде незначительная вещь может помочь верующим чувствовать себя более свободно с теми, кого они не знают. Это может послужить поводом для дальнейшей беседы, которая потом приведет к дружбе и в конечном счете к более глубокой цели общения. Планирование различных событий внутри и вне церкви также может способствовать общению. А внутри церкви развивать общение могут такие мероприятия, как изучение Библии по книгам и конкретным темам. Развитие групп ученичества, мужских и женских групп неизменно приносит большую пользу. Посещение концертов, театров, совместные велосипедные прогулки, походы, пикники и экскурсии могут также способствовать сближению людей и служить катализатором для более глубокого общения. Руководству церкви необходимо хорошо продумать все эти вопросы и работать над тем, чтобы общение стало важной частью церкви.



## ВОПРОСЫ ПРИМЕНЕНИЯ:

| 1. | . Какими принципами руководствуется ваша церковь, определяя, с какими церквами ей стоит поддерживать общение, а с какими – нет? Существуют ли какие-либо писаные или неписаные правила?                                                                                                                |  |  |  |  |  |
|----|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|--|--|--|--|
|    | •                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |  |  |  |  |  |
|    | •                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |  |  |  |  |  |
|    | •                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |  |  |  |  |  |
|    | •                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |  |  |  |  |  |
|    | •                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |  |  |  |  |  |
|    | •                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |  |  |  |  |  |
| 2. | Согласуются ли с Библией все указанные выше правила? Вернитесь к вопросу 1 и возле каждого пункта напишите место(а) Писания, доказывающие, что эти правила действительно библейские. Если какоелибо правило не соответствует Библии, дайте обоснование того, почему ваша церковь должна ему следовать. |  |  |  |  |  |
| 3. | Есть ли у вас какие-либо особые стандарты, определяющие, с кем вы лично станете общаться? Соответствуют ли ваши стандарты церковным или отличаются от них? Ограничивают ли они или расширяют круг вашего общения? Насколько библейские они?                                                            |  |  |  |  |  |
| 4. | Какие мероприятия регулярно (еженедельно, ежемесячно, ежеквартально, ежегодно) проводит ваша церковь, чтобы поощрять общение?                                                                                                                                                                          |  |  |  |  |  |
|    | •                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |  |  |  |  |  |
|    | •                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |  |  |  |  |  |
|    | •<br>•                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |  |  |  |  |  |
| 5. | Что может сделать ваша церковь, чтобы еще больше развивать общение? •                                                                                                                                                                                                                                  |  |  |  |  |  |
|    | •<br>•                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |  |  |  |  |  |

| 6. Что можно сделать в вашей церкви, чтобы поощрить установление бол глубоких уровней общения? |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |  |  |  |  |
|------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|--|--|--|
|                                                                                                | • • • • • • • • • • • • • • • • • • •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |  |  |  |  |
| 7.                                                                                             | Проводит ли ваша церковь мероприятия для поощрения общения, ориентированные на разные возрастные группы (дети, подростки, студенты, молодые семейные пары, люди среднего и старшего возраста)? Если нет, какие мероприятия может организовать ваша церковь?                                                                                                                                                   |  |  |  |  |
|                                                                                                | • • • • • • • • • • • • • • • • • • •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |  |  |  |  |
|                                                                                                | •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |  |  |  |  |
| 8.                                                                                             | Организовывает ли ваша церковь мероприятия, нацеленные на развитие общения для не состоящих в браке людей, мужчин и женщин, семейных пар, людей, которые имеют общие интересы (напр., шитье, воспитание детей, садоводство, рыбалка, спорт, компьютеры и др.)? Если нет, перечислите некоторые мероприятия, которые ваша церковь может организовать, чтобы способствовать развитию общения среди таких групп. |  |  |  |  |
|                                                                                                | •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |  |  |  |  |
|                                                                                                | •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |  |  |  |  |
|                                                                                                | •<br>•                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |  |  |  |  |
|                                                                                                | •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |  |  |  |  |
|                                                                                                | •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |  |  |  |  |
|                                                                                                | •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |  |  |  |  |
|                                                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |  |  |  |  |
| 9.                                                                                             | Если ваша церковь слишком мала, чтобы организовать некоторые из вышеупомянутых мероприятий, есть ли церкви, которые вы можете привлечь к этому? Участие других церквей будет содействовать общению не только в рамках вашей церкви, но и между церквами. Перечислите церкви, которые потенциально могут участвовать в этом.                                                                                   |  |  |  |  |

| 10. | Хотя мероприятия, организованные по возрастному принципу и/или по интересам, важны, в церкви необходимо способствовать развитию общения между людьми всех возрастов. Это поможет поддержанию единства в церкви и предупредит разделения, особенно между молодежью и людьми старшего поколения. Какие мероприятия может организовать ваша церковь, чтобы содействовать развитию общения между различными возрастными группами?  •  •  •  •  •  •  •  •  •  •  •  •  • |
|-----|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|     | ОПРОСЫ НЕПОСРЕДСТВЕННО К МИССИОНЕРАМ<br>ОСНОВАТЕЛЯМ НОВЫХ ЦЕРКВЕЙ:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 1.  | Что вы можете сделать, чтобы внедрить общение в жизнь и практику новых верующих, а также в повседневную жизнь вашей новой церкви со дня ее основания?                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|     | Новые верующие:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|     | тювые верующие.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|     | Церковь:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 2.  | Можете ли вы организовать общение таким образом, чтобы у других возникло желание последовать вашему примеру?                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 3.  | Написали ли вы руководство для своей церкви с указаниями о том, с какими церквами ваша церковь будет общаться, а с какими – нет? Перечислите отрывки, которые помогут вам в этом процессе.                                                                                                                                                                                                                                                                           |



### СЛУЖЕНИЯ ЦЕРКВИ:

### Материальные пожертвования

### Важность и необходимость материальных пожертвований

Последовательное и регулярное жертвование необходимо для нормальной деятельности церкви. Без этого тяжело планировать (ср. Прит. 21:5) и быть уверенным в том, что можно будет заплатить по счетам (ср. Рим. 13:8) и выполнить данные обещания (ср. Матф. 5:37). Часто церкви нужно услышать проповедь на эту тему, но пасторы предпочитают не делать этого, потому что им не нравится говорить о деньгах. Однако материальные пожертвования важны как для созидания, так и для проявления веры человека (ср. Иак. 2:14-26). Поэтому если человек утверждает, что он христианин, но при этом не жертвует, существует вероятность того, что он не настоящий верующий во Христа (2 Кор. 9:13; Иак. 2:14-26). Христиане, являющиеся детьми Божьими и последователями Христа, должны жертвовать щедро (Рим. 12:8; 2 Кор. 9:6, 8-9; Прит. 22:9; 1 Тим. 6:17-18) и даже жертвенно (ср. Лук. 21:1-4; 2Кор. 8:1-5), тем самым отражая характер своего Отца (Иоан. 3:16; Рим. 8:31-32; 2 Кор. 9:15) и Спасителя (Марк. 10:45; Рим. 8:32). Жертвуя, христианин этим самым демонстрирует свою веру (2 Кор. 9:13). Пастор, который не проповедует о библейских принципах даяния, не помогает находящимся под его попечением людям возрастать и становиться более зрелыми в этом аспекте своей веры. Это печально.



Важно, чтобы из денег, собираемых каждую неделю, церковь могла выплачивать зарплату пастору. Апостол Павел очень ясно сказал об этом в 1 Кор. 9:1-14. В этом отрывке Павел подчеркнул три мысли: 1) он имел право, чтобы ему выплачивали зарплату как служителю Евангелия (ст. 3-7); 2)



трудящийся имеет право вкушать от плодов своего труда (ст. 8-10); и 3) проповедующие Евангелие имеют право жить от проповеди (ст. 11-14). Этот отрывок настолько же актуален сегодня, как и во времена Апостола Павла. Церковь, которая не платит зарплату пастору, относится к своим обязанностям недобросовестно.

### Зарплата пастора

Сколько церковь должна платить своему пастору? Общепринятое правило во многих церквах таково, что зарплата пастора должна быть равной средней зарплате членов церкви. Другие церкви приравнивают зарплату пастора к зарплате специалиста, имеющего такой же уровень образования и схожую степень ответственности. Хотя оба подхода имеют свои положительные стороны, церковь должна помнить, что труд пастора отличается от обычной работы. Это духовный труд, где пастор пребывает в сражении с дьяволом практически каждый день. График его работы не ограничен временем с 9:00 до 17:00 (с понедельника по пятницу). От него всегда ожидают, чтобы он был доступным 24 часа в сутки, 7 дней в неделю, и чтобы он поддержал членов церкви в любой момент, если возникнет нужда. Пастору приходится разбираться с делами, которые происходят «за сценой» и о которых многие члены церкви даже не догадываются. Временами пастору приходится разбирать очень сложные, щепетильные, запутанные и даже странные дела. В своем служении ему приходится слышать такие вещи, которые ему вовсе не хотелось бы слышать, и решать такие проблемы, которые не хотелось бы решать. Но поскольку он – пастор, многие из этих проблем ложатся на него. Вот почему так важно, чтобы вместе с пастором плечом к плечу работали благочестивые, зрелые пресвитеры, способные оказать помощь в сложные моменты. Поэтому, решая вопрос с зарплатой. церковь должна принимать все это во внимание. Она должна удостовериться, что зарплаты пастору будет достаточно для восполнения его нужд. У пастора не должны складываться такие ситуации, что его семья будет ложиться спать голодной, или ему не хватит денег купить необходимую одежду, заплатить за коммунальные услуги, сходить к врачу, отложить что-то на будущее, свозить свою семью в ежегодный отпуск. Если семья пастора влачит жалкое существование, это может иметь отрицательные последствия, особенно для детей. Из-за такой жизни они могут потерять всякое желание к церковному служению и вместо этого обратиться к поискам мирских богатств. Апостол Павел сказал: «Достойно начальствующим пресвитерам должно оказывать сугубую честь, особенно тем, которые трудятся в слове и учении. Ибо Писание говорит: не заграждай рта у вола молотящего; и: трудящийся достоин награды своей» (1 Тим. 5:17-18). Пастор должен получать достойную зарплату.

### Могут ли жертвовать бедные?

Но что делать, если члены церкви слишком бедны, чтобы жертвовать? Даяние не зависит от того, сколько человек зарабатывает или имеет. Даяние – это дело сердца. Однажды, когда Иисус находился с учениками в храме, Он обратил их внимание на щедрый поступок бедной вдовы, оставшийся, скорее всего, незамеченным другими людьми. Лука описал это событие в Лук. 21:1-4: «Взглянув же, Он увидел богатых, клавших дары свои в сокровищницу; увидел

также и бедную вдову, положившую туда две лепты, и сказал: истинно говорю вам, что эта бедная вдова больше всех положила; ибо все те от избытка своего положили в дар Богу, а она от скудости своей положила все пропитание свое, какое имела». Почему эта бедная вдова пожертвовала свои последние две медные монеты, бывшие ее дневным пропитанием? Потому что она давала Богу от сердца, а не от избытка.

Этот случай становится более понятным, если посмотреть на пример македонян. Когда Павел писал коринфянам о сборе для бедных святых в Иерусалиме (ср. 1 Кор. 16:3), он упомянул о щедрости македонян (2 Кор. 8:1-5). Во 2 Кор. 8:1-5 Павел отметил, что македоняне, жертвуя деньги для бедных в Иерусалиме, сами сильно бедствовали (ст. 2). При этом Павел отметил, что их щедрое даяние стало результатом преизбытка их радости и глубокой бедности (ст. 2). Он сказал: «Ибо они доброхотны по силам и сверх сил – я свидетель: они весьма убедительно просили нас принять дар и участие их в служении святым» (ст. 3-4). Сами, пребывая в глубокой бедности, македоняне умоляли о возможности пожертвовать, что и сделали выше своих возможностей. Павел свидетельствует: «И не только то, чего мы надеялись, но они отдали самих себя, во-первых, Господу, потом и нам по воле Божией» (ст. 5). Они были способны дать больше, нежели Павел считал возможным, потому, что полностью отдали себя Богу, Павлу и его помощникам. Таким образом, по благодати Божьей (ст. 1) и по своему желанию (ст. 3-4) бедные пожертвовали на нужды бедным. Когда верующий становится более зрелым в своей вере и ближе к Богу, он также станет более щедрым для восполнения нужд церкви и людей.

#### Поощрение жертвования

Пастору следует поощрять народ к жертвованию. В Ветхом Завете Бог требовал десятину от всей прибыли (Втор. 14:22), от урожая зерна, нового вина и елея (Втор. 14:23). Десятина была святой для Господа (Лев. 27:30) и шла на восполнение нужд левитов «за службу их, за то, что они отправляют службы в скинии собрания» (Числ. 18:21). Бог сказал, что те, кто не давал десятины, обкрадывали Его и были прокляты за это (Мал. 3:8-9). При этом Бог Сам призывал их испытать Его: «Принесите все десятины в дом хранилища, чтобы в доме Моем была пища, и хотя в этом испытайте Меня, говорит Господь Саваоф: не открою ли Я для вас отверстий небесных и не изолью ли на вас благословения до избытка? Я для вас запрещу пожирающим истреблять у вас плоды земные, и виноградная лоза на поле у вас не лишится плодов своих, говорит Господь Саваоф. И блаженными называть будут вас все народы, потому что вы будете землею вожделенною, говорит Господь Саваоф» (Мал. 3:10-12). Те из народа израильского, кто доверился Богу в вопросе десятин, были благословлены Им; этот же принцип повторяется и в Новом Завете.

#### Десятина

Хотя в Ветхом Завете от народа израильского требовалась десятина, в Новом Завете сумма, которую верующие должны жертвовать церкви, не указывается. Когда Павел собирал пожертвования для бедных в Иерусалиме, он сказал коринфянам: «В первый день недели каждый из вас пусть отлагает у

себя и сберегает, сколько позволит ему состояние, чтобы не делать сборов, когда я приду» (1 Кор. 16:2). Им было указано откладывать деньги для сбора в прямой пропорциональности от того, насколько они преуспевают. Поэтому в воскресенье (суббота – седьмой день) верующие должны были подсчитать, как Бог благословил их в течение прошедшей недели, и в соответствии с этим откладывать средства для пожертвований. Также в 9-й главе 2-го Послания к Коринфянам Павел, продолжая свою речь, сказал коринфянам: «При сем скажу: кто сеет скупо, тот скупо и пожнет; а кто сеет щедро, тот щедро и пожнет. Каждый уделяй по расположению сердца, не с огорчением и не с принуждением; ибо доброхотно дающего любит Бог» (2 Кор. 9:6-7). Здесь подчеркивается, что человек будет благословен пропорционально тому, как он жертвует. Если он дает скупо, то скупо и пожнет. Если он щедр в своем жертвовании, Бог будет щедр к нему. Бог не хочет, чтобы Его народ давал «с огорчением» (неохотно) или «с принуждением» (чувствуя, что должны). Бог желает, чтобы дающий был «доброхотным» даятелем, давая с радостью. Когда человек дает доброхотно и щедро, Бог благословит его еще больше, умножая даваемое даже прежде, нежели он успеет им воспользоваться, увеличивая урожай и плоды труда верующего (2 Кор. 9:10).

#### Даяние в Новом Завете

Сколько денег христианин должен жертвовать своей церкви? Личное убеждение автора таково: поскольку народ израильский давал десятину – десять процентов от общего дохода, – с этого должен начинать и христианин. Похоже, что десятина стала стандартом в ветхозаветные времена, потому что прежде получения Закона Моисеева Авраам уплатил десятину Мелхиседеку, царю Салима, который был «священник Бога Всевышнего» (Быт. 14:18-20; Евр. 7:6-10). Начиная с десятины, человек может давать и больше в соответствии с тем, как Бог благословляет его (ср. 1 Кор. 16:2). Жертвуя, человек должен давать прежде всего Богу, потому что этим поступком он воздает честь Богу (Прит. 3:9-10). Когда Бог находится на первом месте, нужды верующего будут восполнены (ср. Фил. 4:15-19). Поэтому даяние – это акт веры. Если верующий живет в соответствии с этим, например когда дает Богу прежде покупки продуктов, выплаты счетов и т.д., значит он ходит верой, а не видением (2 Кор. 5:17). Вот почему даяние – это проверка и доказательство веры человека: дающий Богу прежде всего полагается на Него, а не на свои деньги или имущество. Как сказал Иисус: «И если в чужом не были верны, кто даст вам ваше? Никакой слуга не может служить двум господам, ибо или одного будет ненавидеть, а другого любить, или одному станет усердствовать, а о другом нерадеть. Не можете служить Богу и маммоне» (Лук. 16:13).

Пастор и пресвитера — люди, которые обязаны показывать пример церкви в жертвовании (1 Тим. 4:12; Тит. 2:7; 1 Пет. 5:3). Они не должны хвалиться тем, сколько жертвуют (Матф. 6:1-4), но быть примером щедрости, возлагая свою надежду на Бога, будучи свободными от любви к деньгам (1 Тим. 3:3; 1 Пет. 5:2-3; ср. 1 Тим. 6:17-19). Побуждать людей к жертвованию должен пример и увещания из Слова Божьего, а не принуждения со стороны руководства церкви (2 Кор. 9:7). Даяние материальных средств должно быть пожертвованием, доброхотно даваемым Богу (Фил. 4:18; Евр. 13:16), когда человек признает, что Бог — Источник всего, чем он обладает (ср. Фил. 4:19; Иак. 1:17). Ниже я привел некоторые библейские принципы управления

финансами. Хотя часть из них выходит за пределы темы о материальном служении, рассматриваемой в этой главе, тем не менее я посчитал нужным предложить их для вашего рассмотрения.

## 1. Верующие должны быть хорошими распорядителями (все, что у нас есть, приходит от Бога и принадлежит Ему):

- Бог источник нашего богатства (Иак. 1:17)
- За все, что мы получили от Бога, нам однажды придется дать отчет (Матф. 25:14, 19)
- Бог благословит верного управителя (Лук. 16:10-13)

#### 2. Не деньги должны господствовать над нами, но Бог:

- Не гонитесь за богатством (Прит. 23:4-5)
- Не собирайте сокровища на земле (Матф. 6:19)
- Собирайте сокровища на небесах (Матф. 6:20)
- Там, где сокровище ваше, будет сердце ваше (Матф. 6:21)
- Никто не может служить Богу и богатству (Матф. 6:24)

#### 3. Будьте довольными:

- Просите Бога восполнить ваши нужды (Прит. 30:7-9)
- Потому что Бог сделает это (Матф. 6:25-33; Фил. 4:19)
- Вашей наградой (Луки 3:14)
- В любых обстоятельствах (Фил. 4:11-13; 1 Тим. 6:6-11)
- Потому что Бог с вами (Евр. 13:5)

#### 4. Будьте щедрыми:

- Жертвенное даяние начинается с того, что вначале вы отдаете себя Богу (2 Кор. 8:1-5; сравн. Лук. 21:1-4)
- Жертвуйте в соответствии с тем, как Бог благословил вас (1Кор. 16:2)
- Потому что это прилично праведным (Пс. 36:21)
- Бог восполнит ваши будущие нужды (1 Тим. 6:18-19)
- Бог воздаст вам соответственно вашей щедрости (2 Кор. 9:6-7)
- Бог обильно восполнит ваши нужды и умножит посев и урожай (2 Кор. 9:8-12)
- Это утвердит вас в вере (2 Кор. 9:13-15)
- 5. Жертвуйте в тайне, чтобы получить награду от Бога (Матф. 6:1-4)
- 6. Не забывайте Бога в часы финансового благословения (Втор. 6:10-12)
- **7. Благодарите Бога и радуйтесь во всем** (Втор. 8:10; Фил. 4:4; 1 Фес. 5:16-18)

#### 8. Планируйте, подготавливайте и откладывайте на будущее:

- Не тратье все, что вас есть; откладывайте на будущие нужды (Прит. 21:20)
- Будьте предусмотрительны и планируйте с учетом того, что ожидает в будущем (Втор. 32:28-29; Прит. 6:6-11)
- То, что у вас есть сегодня, не вечно (Прит. 27:23-24)
- Вы получите потребное в свое время (Лук. 14:28-33)
- При планировании помните, что ваше будущее находится в руках Бога (Иак. 4:13-15)

#### 9. Не выступайте поручителем в долгах другого человека:

- Если поступили так, освободитесь от этого как можно скорее (Прит.6:1-5)
- Иначе вы можете потерять все, что у вас есть (Прит. 22:26-27)

- Такой поступок свидетельствует о недостатке мудрости (Прит. 17:18) **10.Остерегайтесь брать взаймы:** 
  - Вы можете стать рабом своих долгов (заимодавца) (ср. Прит. 22:7)
  - Вы можете потерять многое или даже все (сравн. Матф. 18:23-25)

#### 11. Отдавайте должное:

- Правителям, кредиторами и т.д. (Рим. 13:7-8)
- Тем, кто работает на вас (Втор. 24:14-15; сравн. Иак. 5:4)

Дополнительную информацию о материальном пожертвовании смотрите статью «Духовные дисциплины».



## ВОПРОСЫ ПРИМЕНЕНИЯ:

| 1. | Проповедовались ли в вашей церкви проповеди о материальном пожертвовании?                                                                                                                                                                                                             |
|----|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 2. | Если такие проповеди звучали, какой была реакция людей?                                                                                                                                                                                                                               |
| 3. | Если люди отреагировали отрицательно, что, по вашему мнению, служило причиной для такой реакции?                                                                                                                                                                                      |
| 4. | Когда речь заходит о материальном пожертвовании, ваша церковь в этом вопросе занимает твердую позицию, считая, что люди обязаны давать десятину, или же она учит, что люди должны давать доброхотно, а не с огорчением или под принуждением? Как это может изменить отношение дающих? |
| 5. | Как руководитель церкви, подаете ли вы пример даяния, жертвуя доброхотно и щедро? Как насчет других руководителей вашей церкви?                                                                                                                                                       |
| 6. | Платит ли ваша церковь зарплату пастору? Если «да», достаточна ли она для достойной жизни пастора и его семьи?                                                                                                                                                                        |
| 7. | Сколько денег должна собирать ваша церковь ежемесячно, чтобы поддерживать своего пастора, оплачивать коммунальные расходы и поддерживать служения церкви?                                                                                                                             |
|    | Зарплата пастора:                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|    | Коммунальные расходы:                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|    | Служения церкви:                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|    | ВСЕГО:                                                                                                                                                                                                                                                                                |

137

способны каждый месяц собирать сумму, соответствующую той, которая

8. Если бы все члены вашей церкви жертвовали десятину, были бы они

указана в вопросе 7?

| 9.  | Составьте план действий руководства вашей церкви, чтобы помочь ее членам понять истинность слов Иисуса: «Блаженнее давать, нежели принимать» (Деян. 20:35).                                                                                                                                                                |
|-----|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 10. | Если бы вам пришлось проповедовать серию проповедей на тему даяния, какие отрывки Писания вы бы использовали? Какую главную идею вы бы подчеркивали в каждом отрывке? Перечислите отрывки и рядом с ними укажите главную идею каждого текста.  •  •  •  •                                                                  |
| 11. | Можете ли вы предложить проект, над которым члены вашей церкви могли бы работать совместно и который способствовал бы даянию и благословениям, сопровождающим этот акт? Какие у вас есть идеи для возможных проектов? Каким образом вы могли бы засвидетельствовать о благословениях, сопровождающих щедрых жертвователей? |
|     | Проекты:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|     | •<br>•                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|     | Способы засвидетельствовать о благословениях:                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|     | • • • • • • • • • • • • • • • • • • •                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 12. | Что вы думаете по поводу просьб к неверующим о материальной поддержке вашей церкви? Пожалуйста, ответьте на этот вопрос, используя места Писания.                                                                                                                                                                          |

## ВОПРОСЫ НЕПОСРЕДСТВЕННО К МИССИОНЕРАМ И ОСНОВАТЕЛЯМ НОВЫХ ЦЕРКВЕЙ:

| 1. | Как вы мотивируете новых верующих, еще не привыкших щедро жертвовать на церковь, быть щедрыми даятелями, не заставляя их думать, что вы просто хотите их денег?                                                                                                                  |
|----|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 2. | Как вы определите, когда вам следует начать получать зарплату в своей церкви? Как вы определите, сколько вам нужно получать? Поскольку это может не быть привычной практикой в вашей стране, как вы дадите своей новой церкви понять что это – библейский принцип?               |
| 3. | В какой момент развития вашей церкви вы предложите идею, что церковь должна поддерживать миссионеров? И когда вы действительно станете их поддерживать?                                                                                                                          |
| 4. | Какие меры предосторожности, направленные на предотвращение неправильного использования церковных денег, вы предпримете с самого начала своей работы? Что вы будете делать, чтобы никогда не оказаться в ситуации, когда вас смогут обвинить в неправильном использовании денег? |



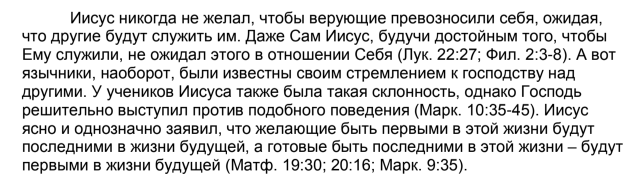
### СЛУЖЕНИЯ ЦЕРКВИ:

#### Служение

#### Пример служения для верующего

Служение — очень важный аспект Тела Христова и личной веры каждого верующего. Наряду с любовью и плодом Духа оно является выражением его веры. Иаков говорит о необходимости проявления веры человека в его делах так: «Что пользы, братья мои, если кто говорит, что он имеет веру, а дел не имеет? Может ли эта вера спасти его?» (Иак. 2:14). Ответ очевиден: «Нет, не может!» Поэтому, занимаясь служением, верующий практически проявляет веру, чего и ожидает от него Бог.

Для верующего наивысшим примером служителя является Христос. Иисус сказал: «Ибо и Сын Человеческий не для того пришел, чтобы Ему служили, но чтобы послужить и отдать душу Свою для искупления многих» (Марк. 10:45). В качестве величайшего акта служения Иисус отдал Свою жизнь и желает, чтобы Его ученики следовали Его примеру в своем служении. В ту ночь, когда Иисус был арестован, Он в качестве примера служения омыл ноги Своим ученикам. Христос сказал: «Я дал вам пример, чтобы и вы делали то же, что Я сделал вам» (Иоан. 13:15).



#### Тело Христово предназначено для служения:

Тот факт, что Тело Христово предназначено для служения, ясно просматривается в 1Кор.12. Говоря о духовных дарах, Павел заявляет:



«Дары различны, но Дух один и тот же; и служения различны, а Господь один и тот же; и действия различны, а Бог один и тот же, производящий все во всех. Но каждому дается проявление Духа на пользу» (ст.4-7).

Духовные дары, описанные как «проявление Духа», даны каждому верующему. Для чего? «На пользу» Тела Христова. По этой причине Дух Святой дает «различные дары» на «различные служения», призванные произвести «различные действия». Именно поэтому каждый верующий должен использовать свой духовный дар в служении. Крайне важно, чтобы верующие понимали, что каждая часть тела важна. Они как члены тела важны. Их духовный дар важен.

«Тело же не из одного члена, но из многих. Если нога скажет: я не принадлежу к телу, потому что я не рука, то неужели она потому не принадлежит к телу? И если ухо скажет: я не принадлежу к телу, потому что я не глаз, то неужели оно потому не принадлежит к телу? Если все тело глаз, то где слух? Если все слух, то где обоняние?» (ст.14-17).

Одна часть тела не важнее другой, хотя и может иметь другую степень ответственности; без этой, другой части никто не может проявить себя во всей полноте. В стихах 24 и 25 Павел говорит: «Но Бог соразмерил тело, внушив о менее совершенном большее попечение, дабы не было разделения в теле, а все члены одинаково заботились друг о друге». Вот почему так важно, чтобы каждый член понимал, что дар, которым он обладает, необходим для полноценного функционирования Тела Христова. Члены должны жаждать и использовать духовный дар, данный им Святым Духом (ст. 11), равно как и дорожить своим положением в Теле Христовом, данным им Богом. Павел пишет в стихах 18-19:

«Но Бог расположил члены, каждый в составе тела, как Ему было угодно. А если бы все были один член, то где было бы тело?»

Верующие должны понимать, что в Теле Христовом также должно быть единство, как дальше пишет об этом Павел:

«Но теперь членов много, а тело одно. Не может глаз сказать руке: ты мне не надобна; или также голова ногам: вы мне не нужны» (ст. 20-21).

Как было сказано, каждая часть Тела необходима для его полноценного функционирования. Каждый член Тела должен ценить и уважать других члены. Никогда не должно смотреть свысока на более слабые члены, потому что важен каждый из них (ст. 22-25). Потому, размышляя о важности служения в Теле Христовом, помните, что Тело было устроено так, чтобы работать вместе. Оно сконструировано и предназначено быть многосторонним, но в то же время единым. Благодаря этому, по благодати Божьей оно может достигнуть многого, трудясь вместе. Однако, когда Тело в целом или его члены в отдельности не функционируют надлежащим образом в рамках поместной церкви, благодать Христова не протекает через них свободно, большая часть драгоценного времени тратится напрасно и возможные результаты не могут быть достигнуты. Вот почему роль пастора и евангелиста так важна в служении оснащения поместной церкви — чтобы сделать все необходимое для

подготовки Тела и чтобы оно функционировало надлежащим образом (смотри главу, «Оснащающее служение пастора и евангелиста»).

#### Снаряжение церкви на дело служения

Снаряжение Тела Христова на дело служения — задача пастора и евангелиста церкви (Ефес. 4:12). Это их прямая обязанность. Поэтому очень важно, чтобы они были примером служения для тех, кого снаряжают (1 Пет. 5:3; 2 Фес. 3:7-9). Их пример будет говорить громче слов (ср. Иак. 2:14-26; 1 Иоан. 3:18). Они не должны ожидать, что по причине их особого положения в Теле Христовом члены церкви станут служить им. Наоборот, они поставлены на эту должность, чтобы служить Телу (ср. 2 Кор. 4:5). Как сказал Иисус: «Кто из вас больше, будь как меньший, и начальствующий — как служащий» (Лук. 22:26). Стать руководителем церкви — значит стать не только меньшим, но и слугой. Если руководитель церкви имеет другую точку зрения по этому вопросу, ему нужно остерегаться, потому что Писание говорит: «Бог гордым противится, а смиренным дает благодать» (Иак. 4:6).

Важно, чтобы служитель помнил, кто он и Кому он служит. Это поможет ему на практике сохранять правильное отношение слуги. Он служит Богу Отцу и Христу Иисусу, Его Сыну (Ефес. 6:7; Кол. 3:24), поэтому ему необходимо со страхом и трепетом совершать свое спасение (Фил. 2:12), без ропота и сомнения, выступая светом в мире (Фил. 2:14-16). Он был создан Богом, предопределившим его для исполнения добрых дел (Ефес. 2:10). Эти добрые дела должны быть плодом его спасения и свидетельством того, что через него действует Бог (Фил. 2:13). Ничто не должно становиться между ним и его служением для Господа Иисуса Христа, потому что он может служить только одному господину (Матф. 6:24; Лук. 16:13). Он не должен разделяться в своей верности. И если он станет в любви безраздельно служить Христу и другим (Гал. 5:13), то будет за свое верное служение почтен Отцом (Иоан. 12:26).

#### Причины, почему служение занимает столь важное место

Служение чрезвычайно важно для Тела Христова, по крайней мере, по трем причинам: 1) оно приносит славу Богу; 2) оно созидает Тело Христово; и 3) оно является фундаментом и средством для благовестия.

Служение верующего, будучи совершаемым для Бога, прежде всего, приносит Ему славу (1 Кор. 10:31). Слава приходит как результат служения, потому что служитель, демонстрируя добрые дела в своей жизни, уподобляется светильнику, поставленному на возвышенности, чтобы все могли видеть во тьме. Его служение людям, которое в конечном счете совершается для Бога (ср. Матф. 25:45), приносит славу Ему (Матф. 5:14-16).

Вторая главная причина, почему служение так важно в Теле Христовом, заключается во влиянии, оказываемом на Тело Христово. Служение созидает Тело любовью (Ефес. 4:16). Посредством любви, объединяющей Тело (Кол. 2:2; 3:14), верующие созидают друг друга и возрастают в вере, участвуя в совместном служении Тела Христова. Подобное происходит потому, что во время служения верующих удовлетворяются различные нужды Тела (ср. 1 Кор.

12:4-7, 24-27; 2 Кор. 1:3-7; 9:12; Гал. 6:2). Это оказывает укрепляющее воздействие как на тех, для кого совершается служение, так и на тех, кто совершает его. Служение также ободряет тех, на кого оно направлено, что, согласно Евреям 3:13, помогает удерживать верующих от ожесточения грехом. Это верно потому, что дела служения являются проявлением любви, а любовь проникает внутрь сердца.

Третья приведенная здесь причина состоит в том, что, проявляя любовь через дела служения, верующие показывают другим, что они ученики Христа (Иоан. 13:34-35). Это созидает фундамент для благовестия и является его средством. Это верно, потому что служение другим людям может быть достаточно унизительным делом, подобным тому, как Иисус мыл ноги Своим ученикам (Матф. 13:5-17). Посредством служения доносится особая весть: весть о любви к человеку, которому служат. Когда люди видят проявление этого смиренного акта любви, они узнают, что этот человек действительно ученик Христа. Как уже было сказано, он уподобится светильнику, поставленному на возвышенном месте и разливающему вокруг свет Христов (Матф. 5:14-16). Важно помнить, что служить следует таким образом, чтобы это не выглядело демонстрацией самоправедности перед другими людьми (Матф. 5:1); однако, когда люди видят, что верующие служат Христу с правильной мотивацией, это откроет их сердца для Евангелия и веры. Следует также помнить, что, благовествуя другим о Христе, верующие совершают служение. Такие дела служения являются мощным средством распространения Евангелия (Фил. 2:22, 30). Без усилий верующих Евангелие не может распространиться (ср. Рим. 10:14-15). Благовестие в среде своего обитания или даже до краев земли является служением как для получателей евангельской вести, так и для Господа.

Служение жизненно важно для возрастания веры верующего. Уклоняясь от служения, верующий никогда не станет всем, чем может стать во Христе. Вместо этого он может стать эгоистичным и сосредоточенным на себе, будет думать только о себе и своих нуждах, а не о других.



## ВОПРОСЫ ПРИМЕНЕНИЯ:

| 1. | Как руководитель церкви, показываете ли вы хороший пример служителя или же ожидаете, что другие будут служить вам? Прежде чем дать ответ на этот вопрос, поразмыслите, пожалуйста, над словами Иисуса в Матф. 23:2-7 и Иоан. 13:12-17. |
|----|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 2. | Какой пример служения людям подает руководство вашей церкви?                                                                                                                                                                           |
| 3. | Кто является самым смиренным служителем в вашей церкви? Почему? Какие качества он демонстрирует? Пожалуйста, опишите этого человека.                                                                                                   |
| 4. | Что конкретно вы можете сделать, чтобы стать лучшим служителем (слугой) в своем доме, в церкви и обществе?  Дом:                                                                                                                       |

| 5. | Что конкретно может сделать руководство вашей церкви, чтобы помочь членам церкви научиться служить?                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|----|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|    | •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|    | •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 6. | Что конкретно могут сделать члены вашей церкви, чтобы послужить окружающему обществу?                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|    | •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|    | •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|    | •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 7. | Перечислите конкретные сферы служения в своей церкви, где вы должны поставить людей, чтобы служение могло совершаться. Затем перечислите людей, которые, по вашему мнению, имеют соответствующий дар и могут служить в каждом из требуемых служений. Если речь идет о руководящих должностях, удостоверьтесь, что рассматриваемые вами люди соответствуют духовным требованиям, выдвигаемым в Писании. |
|    | Сфера служения:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|    | •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|    | Сфера служения:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|    | •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|    | Сфера служения:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|    | •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 8. | Как конкретно вы можете мотивировать людей, перечисленных вами выше чтобы они занялись служением в этих сферах?                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|    | •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|    | •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|    | •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |

| кие<br>ци? |
|------------|
|            |
|            |
| шага       |
|            |
| кви?       |
|            |
|            |
|            |
|            |
|            |
|            |
|            |
|            |



### СЛУЖЕНИЯ ЦЕРКВИ:

#### Благовестие

#### Мобилизация членов церкви

Мобилизация членов церкви на благовестие неверующим о Христе может оказаться сложной задачей, однако это то, чему должны учить евангелист и пастор-учитель (ср. Ефес. 4:11-13; см. статью «Снаряжающее служение пастора и евангелиста»). Они были призваны Богом для снаряжения святых на дело служения. Недостаточно только говорить членам церкви об обязанности благовествовать: евангелист и/или пастор-учитель обязаны подготовить их для выполнения этой задачи.

#### Подготовка членов церкви

Зачастую верующие не рассказывают людям о Христе из-за страха. Поэтому задача евангелиста и пастора-учителя состоит в том, чтобы помочь им преодолеть этот страх. Частично это может быть достигнуто через обучение (ученичество) верующих методам евангелизма. Обучение методам, которые можно использовать в разговоре с людьми о Христе, придаст больше уверенности. Этого можно достигнуть, организовав курсы благовестия, где члены церкви ознакомятся с методами евангелизма. Программа курсов должна включать в себя обсуждение основных составляющих Евангелия и стихов из Библии, которые необходимо знать для правильного и полного изложения Евангелия. В программе также должны быть методические указания на то, как отвечать на вопросы о Евангелии и апологетические аргументы, связанные с Евангелием (см. статью «Побуждение членов церкви к благовестию»). Обучение написанию краткого свидетельства об обращении ко Христу. которым благовестники могли бы поделиться с людьми, тоже очень полезно. Эти методы, совместно с практическими тренировками на подготовительных занятиях, принесут много пользы. Наставнику необходимо брать обучаемых с собой, когда он идет свидетельствовать людям о Христе. Это поможет учащимся увидеть, как на практике применять изученные принципы. Если использовать все эти возможности, то страх перед свидетельством о вере во Христа исчезнет и на смену ему придет уверенность. Поощряя обучаемых молиться и искать возможности для свидетельства, чтобы применить изученное, вы поможете им не только применить полученные знания, но также испытать удовольствие и радость, когда они вернутся обратно и расскажут о представившихся возможностях рассказать людям о Христе. Такие

свидетельства побудят других людей в церкви размышлять и молиться о тех, кому они постараются засвидетельствовать Евангелие и кто уверует во Христа как своего Спасителя.

Хотя церковные богослужения и могут иметь своей целью благовестие, это не должно быть нормой. Когда церковь собирается вместе, верующих необходимо обучать, ободрять и подкреплять. Когда же верующие расходятся после богослужения, возвращаясь к своим повседневным делам, они должны воспитывать учеников (Матф. 28:19). Если богослужебные собрания постоянно используются только для евангелизации, члены церкви неделя за неделей будут слышать, по сути, одну и ту же проповедь. Это может остановить их духовный рост, поскольку они не будут слышать всего Слова Божьего. У них может сформироваться мнение, что благовестие – это дело церкви и пастора, что все это будет совершаться через церковные богослужения. Таким образом. они снимут ответственность с себя. Члены церкви будут считать, что им нужно только приглашать людей в церковь, чтобы те могли услышать проповедь, и на этом их евангелизационные усилия закончены. Так не должно быть. Во 2 Кор. 5:20 Апостол Павел пишет: «Итак мы - посланники от имени Христова, и как бы Сам Бог увещает через нас; от имени Христова просим: примиритесь с Богом». Это задача каждого верующего. Каждый верующий является посланником Христа. Задача посланника заключается в том, чтобы доставить послание Пославшего его, т.е. Христа. Какое же послание он должен донести? Послание о том, «что Бог во Христе примирил с Собою мир, не вменяя людям преступлений их, и дал нам слово примирения», потому что «не знавшего греха Он сделал для нас жертвою за грех, чтобы мы в Нем сделались праведными пред Богом» (ст. 19, 21). Когда церковь расходится, она должна нести это послание миру (Матф. 28:18; Деян. 1:8), людям, которые никогда не посещают церковь. Таков Божий план, Божье желание.

#### Свидетельство главе семейства

В деле благовестия при малейшей возможности необходимо постараться первым привести к Христу отца семейства. В Писании говорится, что там, где к вере приходил муж, следуя его примеру, обычно обращалась вся семья (ср. Деян. 10:44-48; 16:31-34). Подобное не всегда происходит в случае обращения к Богу матери семейства. Обычно муж не следует ее примеру, дети тоже, в зависимости от их возраста. Важно делиться Евангелием со всеми, кто станет слушать. Задача верующего состоит в том, чтобы сеять семя с надеждой, что оно принесет плод (Матф. 13:1-9, 18-23). Женщины зачастую больше открыты для Бога, и сеятель должен сеять Слово там, где почва приготовлена. При этом сеятель не должен забывать о ее муже, потому что будет значительно лучше, если они оба придут ко Христу.

#### Свидетельство детям

Достижение детей, особенно маленьких, Евангелием очень важно, однако в некоторых церквах этим часто пренебрегают. Это происходит потому, что многие люди считают, что дети неспособны уверовать и принять Христа, пока им не исполнится лет 13 или 14. В этом возрасте – считают эти люди – человек уже способен принять осознанное решение и уверовать во Христа, а

потом креститься. Подобное мышление неверное и небиблейское. В следующей ситуации с участием детей обратите, пожалуйста, внимание на слова Иисуса: «Приносили к Нему детей, чтобы Он прикоснулся к ним; ученики же не допускали приносящих. Увидев то, Иисус вознегодовал и сказал им: пустите детей приходить ко Мне и не препятствуйте им, ибо таковых есть Царствие Божие. Истинно говорю вам: кто не примет Царствия Божия, как дитя, тот не войдет в него. И, обняв их, возложил руки на них и благословил их» (Марк. 10:13-16). Интересно отметить слова Иисуса о том, что человеку, чтобы войти в Царство Божие, нужно обладать тем, чем обладают дети – верой и доверием. Дети очень доверчивы и с готовностью верят взрослым. Когда дети вырастают и попадают в различные жизненные ситуации, они начинают понимать, что не могут и не должны доверять всем и верить всему, что слышат. Взрослея, люди больше воспринимают мирские вещи и становятся менее чувствительными к Слову. Именно в раннем детстве дети наиболее восприимчивы к Евангелию, поскольку они еще не осквернены миром, то есть не пережили многие негативные и вредные события и обстоятельства своей жизни. В это время они способны слушать, понимать и принимать простое слово о кресте. Даже дети в возрасте трех лет принимали Христа своим Спасителем. Это возможно из-за простоты слова о кресте и отсутствия осложняющих факторов. Все, что необходимо понять ребенку, – это то, что он грешник, что Христос умер за его грехи и снова воскрес, что спасение дается по вере и что человека, не попросившего Иисуса стать его Спасителем ожидает ад. Эти слова не сложны для понимания, но их значение все более и более усложняется по мере того, как человек взрослеет и начинает все больше и больше подпадать под влияние мира. Именно в это время люди уже не могут ясно увидеть простую истину Евангелия так, как это было доступно им в более молодые годы. «Истинно говорю вам: кто не примет Царства Божия, как дитя. тот не войдет в него, – сказал Иисус. И, обняв их, возложил руки на них и благословил их» (Марк. 10:15-16). Церковь должна поступать так же.

#### Отношение к неверующим в церкви

Каким должно быть отношение верующих к неверующим, посещающим богослужебные собрания? Должны ли они желать их прихода, опасаясь возможного негативного влияния, которое неверующие могут оказать на церковь и жизнь верующих? Некоторые утверждают, что церковь должна широко раскрывать объятия для неверующих, чтобы достигать их для Христа. Другие не соглашаются с этим, опасаясь, что неверующие принесут с собой в церковь мирские обычаи и мнения, внося разделения и сбивая верующих с истинного пути. Особенно они могут опасаться современной молодежной культуры с ее безбожной музыкой, раскрашенными волосами, пирсингом, вызывающей одеждой, употреблением наркотиков и алкоголя. Что же Библия говорит по этому вопросу?

Опасения, что неверующие могут оказать негативное влияние на церковь, обоснованы. Никакой пастор или пресвитер не хочет видеть, чтобы его паству уводили с истинного пути. В обобщенном контексте Луки 17:1 Иисус Сам коснулся этого вопроса, прямо изложив эту непростую истину: «Сказал также Иисус ученикам: невозможно не придти соблазнам, но горе тому, через кого они приходят». Когда неверующие приходят в церковь, кто-то из верующих может подпасть под их влияние, даже впасть в грех. Церковному руководству,

однако, необходимо помнить, что члены церкви в мире постоянно общаются с неверующими. И тогда, наверное, у верующих больше шансов подпасть под негативное влияние неверующих, нежели когда они находятся в здании церкви. окруженные своими братьями и сестрами во Христе. Зная, что это может произойти, некоторые руководители церкви могут пойти даже на то. что станут предостерегать свою паству от общения с неверующими за стенами церкви, чтобы не оскверниться от мира. Хотя подобное предостережение является попыткой защитить вверенных им людей (ср. Деян. 20:28; Евр. 13:17), такая позиция не имеет библейского обоснования. Это верно, что верующие не должны оскверняться от мира (Иак. 4:4), но не верно, что они не должны общаться с мирскими людьми. Павел ясно сказал об этом в 1-м Послании к Коринфянам: «Я писал вам в послании – не сообщаться с блудниками; впрочем не вообще с блудниками мира сего, или лихоимцами, или хищниками, или идолослужителями, ибо иначе надлежало бы вам выйти из мира сего. Но я писал вам не сообщаться с тем, кто, называясь братом, остается блудником, или лихоимцем, или идолослужителем, или злоречивым, или пьяницею, или хищником; с таким даже и не есть вместе. Ибо что мне судить и внешних? Не внутренних ли вы судите?» (5:9-12). Следовательно, верующие должны общаться с неверующими. Но если неверующий совратит верующего с истинного пути? Иисус сказал об этом не только в Лук. 17:1, но и в последующих стихах, на которые мы уже обращали внимание: «Лучше было бы ему, если бы мельничный жернов повесили ему на шею и бросили его в море, нежели чтобы он соблазнил одного из малых сих. Наблюдайте за собою. Если же согрешит против тебя брат твой, выговори ему; и если покается, прости ему; и если семь раз в день согрешит против тебя и семь раз в день обратится, и скажет: "каюсь", - прости ему» (ст. 2-4). В этом отрывке Иисус учит, что неверующий будет судим Богом за свое нечестие. Иисус также говорит, что верующий должен быть внимательным к поступкам своего брата, чтобы обличить его, если тот согрешит. И когда брат покается, его нужно простить. Верно то, что соблазны придут даже в церковь. Поэтому члены церкви должны быть бдительными и оберегать друг друга, чтобы не допустить возможность совращения и увлечения грехом.

В Писании также можно почерпнуть много других уроков, указывающих на то, что мы должны общаться с людьми этого мира, а не отталкивать их, потому что они не христиане. Один из таких уроков можно почерпнуть из жизни Самого Иисуса. Во время Своей земной жизни Иисус был известен как друг мытарей и грешников (Матф. 9:10-11; 11:19; Лук. 15:1), Который с ними ел и пил (Матф. 11:19; Лук. 7:34). Однако Иисус проводил так много времени с погибшими, бедными, хромыми, слепыми и т.д. (Лук. 4:18; 7:22), потому что Он заботился о них. Кем были люди, упрекавшие Иисуса за связь с этими людьми? Книжниками и фарисеями (Матф. 9:10-11; Лук. 15:1-2), религиозными лидерами того времени. Это они проклинали Иисуса за то, что Он шёл к погибшим. И что Иисус ответил им? В Евангелии от Марка говорится: «Проходя, увидел Он Левия Алфеева, сидящего у сбора пошлин, и говорит ему: следуй за Мною. И он, встав, последовал за Ним. И когда Иисус возлежал в доме его, возлежали с Ним и ученики Его и многие мытари и грешники: ибо много их было, и они следовали за Ним. Книжники и фарисеи, увидев, что Он ест с мытарями и грешниками, говорили ученикам Его: как это Он ест и пьет с мытарями и грешниками? Услышав это, Иисус говорит им: не здоровые имеют нужду во враче, но больные; Я пришел призвать не праведников, но грешников к покаянию» (Мар. 2:14-17). Если Иисус заботился об этом, то церковь и ее

члены также должны заботиться об этом. Что если в результате такого служения членов церкви станут упрекать в том, что они едят и пьют с грешниками, подобно Иисусу? Так тому и быть! Ибо Иисус сказал Своим ученикам: «Если мир вас ненавидит, знайте, что Меня прежде вас возненавидел. Если бы вы были от мира, то мир любил бы свое; а как вы не от мира, но Я избрал вас от мира, потому ненавидит вас мир. Помните слово, которое Я сказал вам: раб не больше господина своего. Если Меня гнали, будут гнать и вас; если Мое слово соблюдали, будут соблюдать и ваше. Но все то сделают вам за имя Мое, потому что не знают Пославшего Меня» (Иоан. 15:18-21). Вспомните также слова Апостола Павла к филиппийцам: «Вам дано ради Христа не только веровать в Него, но и страдать за Него таким же подвигом, какой вы видели во мне и ныне слышите о мне» (Фил. 1:29-30). Печально осознавать, что подобные гонения могут исходить от книжников и фарисеев из вашей церкви, дочерних/сестринских церквей и/или церковных организаций (ср. Деян. 20:29-30).

Из Нового Завета можно извлечь и другие уроки по этому вопросу: 1) Иисус отдал Себя за погибших (Тит. 2:14; 1 Пет. 2:24); 2) на верующих возлагается ответственность проповедовать Евангелие погибшим (Рим. 10:12-15; 1 Кор. 1:17; 2 Кор. 5:18-21); 3) верующие должны любить погибших, включая своих врагов (Матф. 5:43-48); 4) верующие должны делать добро всем людям, даже неверующим (Гал. 6:10); 5) верующие должны максимально продуктивно использовать свое время здесь, на земле (Ефес. 5:15-16); и 6) верующие должны использовать каждую возможность, чтобы приобретать погибших для Христа (Кол. 4:5). Хотя христиане не должны поступать как неверующие (Ефес. 4:17-19), они всегда должны ожидать от неверующих, что те будут поступать как неверующие. Но задача церкви не состоит в том, чтобы судить их (1 Кор. 5:9-12). Церковь и каждый верующий должны нести им Слово Божье (2 Кор. 5:20-21), потому что оно обладает властью изменять сердца (Евр. 4:12). Когда верующие будут послушны этому, Дух Святой будет обличать сердца неверующих в грехе, говорить им о Христовой праведности и грядущем суде. Это Его ответственность (Иоан. 16:8-11).

Должна ли церковь открывать свои двери для погибших? Конечно, да! Их нужно приглашать в церковь, чтобы церковь могла быть солью и светом для неверующих (Матф. 5:13-16), достигая их Евангелием Христовым. Это, однако, не означает, что неверующих следует просить или обязывать каким-либо образом участвовать в служениях церкви или жертвовать деньги на церковь: в деле Божьем церковь не должна связывать себя с неверующими (2 Кор. 6:14-15). Но когда их приглашают на церковные богослужения и мероприятия, чтобы они могли слышать проповедь Слова Божьего (ср. 1 Кор. 14:24-25) и видеть Христа в жизни верующих (сравн. Иоан. 13:35; Гал. 5:22-23), это приглашение является замечательной возможностью показать неверующим Христа.

Смотрите в приложении статью «Побуждение членов церкви к благовестию», где приведена дополнительная информация о составляющих евангелизма.

#### Организация новых церквей

Когда верующие благовествуют окружающему их миру, это ведет к росту церкви. Если церковь растет, становится сильнее и больше, руководству церкви необходимо проанализировать создавшееся в общине положение и решить, где и когда им необходимо начать организацию новой церкви.

В некоторых странах процветает движение мегацерквей (церквей со многими тысячами членов). Возникает вопрос: «Является ли мегацерковь примером подражания для поместной церкви?» Должна ли церковь ставить перед собой цель стать настолько большой, насколько это возможно? Можно ли более эффективно использовать такое множество людей и их ресурсы в нескольких меньших церквах, разбросанных по региону, с целью достижения этой области для Христа? Вопрос этот, несомненно, спорный; однако, по мнению автора, меньшие церкви, разбросанные по всему региону, значительно лучше. Такие церкви более близкие, более доступные и более практичные. Это, в свою очередь, подчеркивает необходимость включения организации новых церквей в стратегию служения поместной церкви. Это новозаветная модель.

Когда Иисус давал Своим ученикам то, что традиционно называется Великим Поручением, Он сказал: «Итак, идите, научите все народы, крестя их во имя Отца и Сына и Святого Духа, уча их соблюдать всё, что Я повелел вам; и се, Я с вами во все дни до скончания века» (Матф. 28:18-20). В книге Деяний описано, как реализовывалось это поручение. Ученики Иисуса, проповедуя, начали воспитывать учеников; в результате стали образовываться новые церкви (ср. Деян. 8:4-8, 14-16, 25, 26-40; 9:32-35; 11:19-26; 13-19). Отсюда следует, что самовоспроизведение и основание новых церквей является естественной тенденцией любой церкви. Это должно быть задокументированной целью церкви с момента ее основания. Когда церковь растет, эта цель, совместно с другими целями, должна регулярно подтверждаться среди ее членов, поддерживая таким образом единство церкви в достижении ее целей (ср. Фил. 2:1-2). Это означает, что пресвитерам церкви необходимо задаться вопросом, где и когда реально можно организовать еще одну церковь.

Одним из моментов, который руководству церкви необходимо принять во внимание в таком предприятии, являются ее ресурсы. Достаточно ли имеется людей и денег, чтобы начать организовывать еще одну церковь, существенным образом не ослабляя текущее служение материнской церкви? Такой момент наступит тогда, когда на основание новой церкви будут выделяться соответствующие средства и придут подготовленные, одаренные люди из материнской церкви. Материнская церковь должна иметь людей, готовых и способных взять на себя обязанности тех, кто пойдет помогать новой церкви. Поэтому материнской церкви следует быть готовой и способной отдать какуюто часть своих ресурсов, чтобы основание новой церкви было успешным.

Материнской церкви необходимо не только принять во внимание все вышеупомянутое, но и подсчитать стоимость, все спланировать, подготовиться, а затем сделать шаг веры. С одной стороны, благоприятное время для организации новой церкви может никогда и не наступить, потому что препятствия будут всегда. С другой стороны, когда в этом участвует Бог и

церковь сделала все необходимые приготовления, может произойти великое. Церковь, не имеющая библейского видения, никогда не отважится на подобный риск. Но церковь, понимающая Великое Поручение, будет молиться, размышлять и искать благоприятное время, чтобы начать организовывать новую церковь. Подобное видение необходимо, и оно должно исходить от руководства церкви.

#### Межкультурные миссии

Еще одним аспектом евангелизационной программы церкви является посылка межкультурных миссионеров и поддержка мировых миссий. Незадолго до вознесения Иисус сказал Своим ученикам: «Но вы примете силу, когда сойдет на вас Дух Святой; и будете Мне свидетелями в Иерусалиме и во всей Иудее и Самарии и даже до края земли» (Деян. 1:8). Благовестие и основание новых церквей, осуществляемое верующими, выполняет первую часть этого поручения, т.е. свидетельство в Иерусалиме и во всей Иудее. Однако свидетельство о Христе в Самарии и до края земли относится к категории межкультурных миссий. Самария, хотя и находилась рядом с Иудеей, считалась другой страной и культурой. Поэтому из этого стиха со всей очевидностью следует, что в обязанности поместной церкви входит участие в этом предприятии.

#### Посылка межкультурных миссионеров

13-я глава Деяний свидетельствует о выборе и послании церковью первых межкультурных миссионеров. Ранее, когда церковь рассеялась из-за гонений, о чем говорится в Деяниях 8, Евангелие также распространялось в другие культуры (Деян. 8:1-5). Многие из этих верующих ходили как миссионеры по разным местам, оказываясь в разных межкультурных обстоятельствах. Отличие Деяний 13 заключается в том, что там впервые описывается, как Дух Святой повелевает церкви отделить людей для конкретного труда межкультурных миссий. В тот момент истории Церкви это было новым веянием. Лука пишет: «В Антиохии, в тамошней церкви были некоторые пророки и учители: Варнава, и Симеон, называемый Нигер, и Луций Киринеянин, и Манаил, совоспитанник Ирода четвертовластника, и Савл. Когда они служили Господу и постились, Дух Святой сказал: отделите Мне Варнаву и Савла на дело, к которому Я призвал их. Тогда они, совершив пост и молитву и возложив на них руки, отпустили их» (ст. 1-3).

Святой Дух сказал руководителям церкви, когда они служили Господу и постились, чтобы те отделили для Него Варнаву и Павла на миссионерское служение. Затем церковь наделила их соответствующими полномочиями, сопровождая это постом, возложением рук и молитвой. После этого Варнаву и Павла отправили в первое из трех записанных миссионерских путешествий Павла. С этого момента Павел и Варнава ходили от одного места к другому, проповедуя Евангелие (ср. Деян. 13:4-5, 14 и др.; 14:1). В результате их усилий в различных культурах были основаны церкви, и в каждой из них были назначены пресвитеры для служения руководства (Деян. 14:21-23). После окончания путешествия Павел и Варнава возвратились в свою церковь в Антиохии и сообщили обо всем, что совершил Бог (Деян. 14:26-28). Таково

миссионерское служение и жизнь, если говорить об этом вкратце (более подробную информацию смотрите в приложении, статья «Процесс миссионерского служения»).

Интересно наблюдать за тем, как были избраны первые миссионеры. Святой Дух избрал их и сказал руководству Антиохийской церкви отделить этих людей на служение. Также интересно отметить, что люди, отделённые Святым Духом, были лучшими, которых могла предложить эта церковь; это были люди зрелые, подготовленные и опытные в служении и деле Божьем (Деян. 4:36-37; 9:18-30; 11:19-30; 12:24-25; Фил. 3:1-6). Они не были новообращенными или неопытными верующими. Они были людьми проверенными и достойными. Варнава и Павел принадлежали к той категории людей, которых большинство церквей не хотело бы потерять. И в то же время это были люди, которых Бог приготовил для миссионерского труда. Поэтому церковь не должна эгоистично удерживать призываемых Богом людей, но должна с радостью посылать их на жатву (ср. Лук. 10:2).

Полной противоположностью Павлу и Варнаве является Иоанн Марк, которого они взяли с собой в путешествие в Иерусалим (Деян. 12:25), а затем в свое первое миссионерское путешествие (Деян. 13:5). Во время второго путешествия Иоанн Марк оставил их (Деян. 13:13). Хотя нам ничего не известно о причине этого шага, его результатом стало то, что Иоанн Марк отказался от выполнения служения, которому посвятил себя (Деян. 15:38). Этого дезертирства оказалось достаточно для того, чтобы позже вызвать серьезные проблемы в миссионерской команде, поэтому впоследствии Павел, из-за прежнего поступка Иоанна Марка, категорически не хотел брать его с собой (Деян. 15:37-38). В конечном счете все закончилось тем, что Варнава, дальний родственник Иоанна Марка (Кол. 4:10), взял его с собой, когда пути Павла и Варнавы из-за этого разошлись (Деян. 15:39-40).

Можно отметить, что Иоанн Марк был верен во время своего первого путешествия в Иерусалим и что такие люди, как Павел и Варнава, избрали его для совместного труда в их втором путешествии. Однако после всего этого Иоанн Марк все же оказался неверен своему делу. Он не смог достичь цели. Подобное может случиться с каждым на поле миссионерской деятельности. Будут времена разочарования. Иногда миссионеры могут подводить свои церкви и миссионерские команды. Поэтому важно, чтобы люди, желающие отправиться на миссионерское поприще и не имеющие при этом высокого уровня зрелости и опыта служения, направлялись в команды, где могли бы научиться у более опытных миссионеров всему, чего им недостает, как это и произошло с Иоанном Марком и Тимофеем (Деян. 16:1-3; 17:14-15; 18:5; 19:22; 20:4; 1 Кор. 4:17; 16:10; 1 Тим. 1:2; 4:12). Важно отметить, что позже Иоанн Марк проявил себя достойным (Кол. 4:10; 2 Тим. 4:11; 1 Пет. 5:13), однако, скорее всего, это произошло в результате того, что он приобрел требуемые зрелость и опыт (ср. Деян. 15:39). Поэтому церквам следует всесторонне убедиться в том, что те, кого они посылают, хорошо подготовлены, потому что миссионерское поприще – это тяжелое место для служения Господу.

#### Когда церковь должна посылать межкультурных миссионеров?

Следует ли ей ждать момента, когда она достигнет своего Иерусалима и Иудеи? Или же церковь, стремясь достигнуть своего Иерусалима и Иудеи. должна одновременно прилагать усилия, чтобы достичь Самарии и краев земли? В Деяниях 1:8 говорится: «Но вы примете силу, когда сойдет на вас Дух Святой; и будете Мне свидетелями в Иерусалиме и во всей Иудее и Самарии и даже до края земли» (выделено автором). Соединительный союз «и» указывает, что процесс свидетельства в этих четырех областях не является последовательным. Другими словами, они не стали благовествовать в Иудее только после того, как рассказали о Христе всем и каждому в Иерусалиме, и так далее. Идея, представленная здесь, согласуется с изложенным в Матф. 28:19. Там Иисус сказал: «Итак, идите, научите все народы», делая ударение на воспитании учеников (повелительное наклонение), а не на ходьбе. Поэтому, куда бы христианин ни пошел (другими словами, во всяком месте), он должен воспитывать учеников. Если он находится в своем Иерусалиме, он должен воспитывать учеников там. Если он в своей Иудее, ему нужно воспитывать учеников там и так далее. Церковь должна придерживаться таких же взглядов. Где бы ни находились ее члены в отдельно взятый период времени или куда бы их ни послала церковь (к примеру, в другую культуру), они должны воспитывать учеников. Есть еще одна мысль, которую следовало бы рассмотреть. Когда Павел и Варнава были посланы Антиохийской церковью в миссионерское путешествие, можно с уверенностью сказать, что церковь в Антиохии еще не достигла всех и каждого в своем Иерусалиме и Иудее. Благовествование – это непрерывный, бесконечный процесс. Вот почему церкви необходимо видеть общую картину и одновременно с этим иметь работников, трудящихся в ее Иерусалиме, Иудее, Самарии и до края земли.

Поскольку церковь была послана, чтобы достигать окружающие народы и самые отдаленные концы земли, ей также нужно искать любые возможности включиться в этот труд. Этого можно достичь, либо посылая миссионеров из своей церкви, либо материально поддерживая межкультурных миссионеров из других церквей, либо оказывая финансовую поддержку миссионерским организациям. Задача церкви такова: предоставлять своих членов и финансовые ресурсы на дело распространения Евангелия (ср. Фил. 4:15-16). Это труд, частью которого удостоена быть церковь. Церкви должны прилагать все усилия, чтобы направлять свои устремления не только на восполнение собственных нужд, но и нужд других. Те церкви, которые понимают свою ответственность и прилагают все усилия для наилучшего выполнения своей задачи, пожнут благословения через восполнение всех своих нужд во Христе (ср. Фил. 4:14-19). Поэтому церкви, участвующие в провозглашении Евангелия, благословенны как соучастники Евангелия (ср. 1 Кор. 9:23).



### ВОПРОСЫ ПРИМЕНЕНИЯ:

#### Мобилизация членов церкви

- 1. Предоставляет ли ваша церковь своим членам возможность периодического обучения в достижении погибших для Христа? Если «да», когда в последний раз такая возможность была предоставлена? Когда вы планируете провести следующее подобное обучение?
- 2. В результате обучения евангелизму, которое проводится вашей церковью, имеют ли члены церкви на вооружении метод благовестия, который:
  - Удобен в использовании
  - Охватывает все аспекты поставленной задачи
  - Плодотворен
- 3. Какова главная цель богослужебных собраний и проповедей в вашей церкви? Направлены ли они на благовестие или на назидание присутствующих верующих? Если их целью является только благовестие, будут ли в этой ситуации какие-либо изменения? Почему «да» или почему «нет»?
- 4. Стремится ли ваша церковь при благовестии достичь хозяина дома, а не только жену и старших детей? Видите ли вы пользу благовестия мужу для всей семьи? Необходимо ли вашей церкви внести изменения в этом вопросе?
- 5. Стремится ли ваша церковь достичь Евангелием маленьких детей (от 3 лет и старше)? Если нет, собираетесь ли вы что-то изменить в этом вопросе? Что может предпринять ваша церковь, чтобы достичь их Евангелием?

| 6. | Принимает ли ваша церковь неверующих с теплотой? Искренно ли она рада видеть у себя неверующих подростков с раскрашенными волосами, пирсингом; подростков, которые курят, употребляют алкоголь и т.д.? Если нет, пожалуйста, объясните свою позицию при помощи Писания, используя Марк. 2:15-17 в качестве одного из текстов. |
|----|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 7. | Какими способами ваша церковь регулярно достигает неверующих (напр., мероприятия, служения, детские и подростковые группы и т.д.)?  • • • • • • •                                                                                                                                                                             |
| 8. | Есть ли в вашей церкви человек, особым образом одаренный в благовестии и приобретении неверующих для Христа? Если есть, напишите имя этого человека. Как вы его используете для подготовки и обучения других? Если вы не используете его в этом качестве, как вы можете начать делать это?                                    |
| Oc | нование церквей                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 1. | Намерено ли руководство вашей церкви в ближайшем будущем начать работу над организацией новой церкви? Если «да», разделяют ли это убеждение члены церкви? Если «нет», что может сделать руководство церкви, чтобы передать своим членам это убеждение?                                                                        |
| 2. | Если ваша церковь намерена когда-нибудь организовать новую церковь:                                                                                                                                                                                                                                                           |
|    | • Разработала ли ваша церковь план по организации новой церкви?                                                                                                                                                                                                                                                               |
|    | • Как ей определить, когда пришло время начать этот процесс?                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|    | • Как церкви определить, где начать организовывать новую церковь?                                                                                                                                                                                                                                                             |
|    | • Как она будет финансировать этот проект?                                                                                                                                                                                                                                                                                    |

|    | •   | помогать ему в этом?                                                                                                                                                                                                           |
|----|-----|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|    |     | Руководитель организации новой церкви:                                                                                                                                                                                         |
|    |     | Другие семьи/отдельные личности:                                                                                                                                                                                               |
|    |     | • • • •                                                                                                                                                                                                                        |
|    |     | • •                                                                                                                                                                                                                            |
| 3. | CC  | ашли ли вы одну-две церкви, с которыми ваша церковь может отрудничать в организации новой церкви? Ниже перечислите церкви, с оторыми вы можете связаться для обсуждения подобного проекта:                                     |
|    | •   |                                                                                                                                                                                                                                |
| Mν | 1CC | ии                                                                                                                                                                                                                             |
| 1. | yι  | наствует ли ваша церковь в межкультурных миссиях?                                                                                                                                                                              |
|    |     | <ul> <li>Посылала ли ваша церковь миссионеров в другие страны?</li> <li>Поддерживает ли ваша церковь миссионеров в других странах?</li> <li>Существуют ли другие пути участия вашей церкви в межкультурных миссиях?</li> </ul> |
| 2. | не  | идит ли руководство вашей церкви необходимость участия в благовестии вверующим в других странах? Если «нет», объясните, пожалуйста, почему ни считают это ненужным.                                                            |

| 3. | Как ваша церковь может начать участвовать в мировых миссиях?                                                                                                                                                                                        |
|----|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|    | •                                                                                                                                                                                                                                                   |
|    | •                                                                                                                                                                                                                                                   |
|    | •                                                                                                                                                                                                                                                   |
|    |                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 4. | Рассматривала ли ваша церковь возможность послать небольшую команду верующих в другую страну на короткий период времени для выполнения миссионерского труда (к примеру, на две недели, месяц, два месяца)? Возможно ли это вообще?                  |
| 5. | Есть ли в вашей церкви человек или семья, которых, по вашему мнению, Бог отделил для миссионерского труда в другой стране? Если «да», почему вы считаете, что Бог избрал их для этой цели?                                                          |
| 6. | Возможно ли сотрудничество вашей церкви с другой церковью для того, чтобы послать и/или поддерживать миссионера в другой стране? Если «да» перечислите несколько потенциальных церквей, с которыми ваша церковь сможет сотрудничать в этом проекте. |
|    | • • • • • • • • • • • • • • • • • • •                                                                                                                                                                                                               |
| 7. | Что нужно сделать вашей церкви, чтобы она стала участвовать в мировых миссиях и/или послала миссионера? С кем следует связаться?                                                                                                                    |
|    |                                                                                                                                                                                                                                                     |

## ВОПРОСЫ НЕПОСРЕДСТВЕННО К МИССИОНЕРАМ И ОСНОВАТЕЛЯМ НОВЫХ ЦЕРКВЕЙ:

| 1. | Когда вы начнете подготавливать новых верующих к благовестию? Помните, они наиболее способны к благовестию вскоре после уверования.                                                                   |
|----|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 2. | В какой момент развития вашей церкви вам нужно внести предложение о необходимости организации новой церкви и отправки миссионеров?                                                                    |
| 3. | Работа с новообращенными и их ученичество – два очень важных аспекта, на которые следует обратить внимание, однако ими иногда пренебрегают. Почему они столь важны для новых верующих и вашей церкви? |
| 4. | Что может предпринять ваша церковь, чтобы способствовать благовестию организации новых церквей и миссиям в своем служении?  •  •  •  •  •                                                             |



## СЛУЖЕНИЯ ЦЕРКВИ:

#### **Ученичество**

#### Важность ученичества

В результате евангелизационных усилий церкви неверующие становятся верующими. Во время этого мгновенного процесса обращения неверующий возрождается Святым Духом (Тит. 3:5) и становится дитем Божьим (Иоан. 1:12; 1 Иоан. 3:10). Так появляются ученики (ср. Деян. 6:7; 14:21). Как следствие обращения, нового верующего нужно крестить, а после этого должен начаться процесс ученичества (Матф. 28:19-20; ср. Деян. 2:40-42; 2 Тим. 2:2). Все это совершается в соответствии с Матф. 28:19-20, где Иисус указал, что новые верующие после крещения должны быть научены исполнять все, что Он повелел им.



Процесс ученичества является длительным и непрерывным, способным принимать различные формы. Некоторые из вариантов могут включать в себя занятия, на которых преподается доктрина церкви и ее установления; евангелизм и ученичество (смотри статью «Духовные дисциплины»); литературу, посвященную изучению Библии или родственных тем (напр., вопросы семьи, святой жизни, как проповедовать и/или учить, как определять Божью волю и т.д.). Преподавание подобных тем, совместно с практической подготовкой, осуществляемой людьми, задействованными в служении, поможет укрепить церковь и ее членов в деле Господнем. Этот метод обучения также может быть использован для подготовки членов церкви к внутренним и внешним служениям. Без подобного рода ученичества рядовой член церкви скорее всего не будет утвержден в вере и останется слабым и непродуктивным. Более чем вероятно, что именно такие верующие будут колеблемы всяким ветром учения и, возможно, даже оставят церковь, соблазнившись удовольствиями этого мира (ср. Матф. 13:22; 1 Тим. 6:17; Иак. 4:4) или ложными учениями различных религиозных групп (ср. Гал. 4:9; Кол. 2:8). Если они все же останутся в церкви, то, скорее всего, будут неспособными к слышанию, не возрастая в праведности и все время нуждаясь в том, чтобы их учили основам веры. В конце концов они так и не научатся различать добро и зло (Евр. 5:11-14). Не созидаемые в вере, они будут подобны детям, которых родители не научили, как жить в этом мире (ср. Ефес. 4:11-16).

Созидание верующих в вере – главная задача пастора-учителя и евангелиста (смотри статью под названием «Снаряжающее служение пастора и евангелиста»). Важно, чтобы верующие ходили во Христе и однажды

предстали перед Ним святыми, непорочными и безукоризненными, крепко укорененными и постоянно возрастающими во Христе, утвержденными и непоколебимыми в вере (Кол. 1:21-23; 2:6-7). Для того чтобы верующие не были уведены заблуждениями и не пошатнулись в вере, они должны «возрастать в благодати и познании нашего Господа и Спасителя Иисуса Христа» (2 Пет. 3:17-18). В результате процесса ученичества верующие будут выстраивать «из себя дом духовный, священство святое, чтобы приносить духовные жертвы, благоприятные Богу Иисусом Христом» (1 Пет. 2:4-5).

#### Библейские примеры воспитателей учеников

В Писании приведены примеры людей, воспитывавших учеников. Самым ранним примером является Моисей, который воспитывал Иисуса Навина с юношеских лет (ср. Исх. 24:13; Числ. 11:28). В этом процессе ученичества Иисус Навин почти всегда был рядом с Моисеем. Он даже присутствовал сорок дней и сорок ночей на горе Синай, когда Моисей был там в присутствии Божьем (Исх. 24:13-18; 32:15-18). Моисей доверял своему ученику важные обязанности (ср. Исх. 17:9-14; 33:11; Числ. 13:16), выполняя которые тот учился и добивался признания. Это стало возможным, потому что Иисус показал себя учеником, заслуживающим доверия. Моисей делал это также для того, чтобы подготовить Иисуса Навина, как будущего лидера Израиля (ср. И. Нав. 1:1; 3:7). Воспитательская работа Моисея принесла плоды: Иисус Навин был поставлен вождем (Числ. 27:18-23; Втор. 31:14), облечен полномочиями (Втор. 31:7), а затем занял место Моисея как следующий вождь Израиля (И. Нав. 1:1-11; 3:7).

Другой Личностью, воспитывавшей учеников, вкладывая в них Свою жизнь, был Иисус. Помолившись (Лук. 6:12-13), Иисус избрал двенадцать человек, которых Он начал готовить, чтобы они стали Его Апостолами (Лук. 6:13-16). Для этого Иисус призвал их странствовать и жить вместе с Ним (Лук. 8:1), вместе есть и спать (ср. Матф. 9:10; 26:20-21; Марк. 6:31), чтобы ученики могли видеть Его в самых различных ситуациях. Так Иисус готовил их к будущему служению, обучая их (Иоан. 4:27-38; Матф. 5:1-2; Лук. 8:1-3, 22-56; 9:12-17; Марк. 4:1-25), возлагая на них ответственность (Матф. 10:1-5; 11:1; Марк. 3:14; Лук. 9:1-10), открывая им тайны Своего учения (Марк. 10:32-34; Лук. 8:10) и предоставляя возможность быть свидетелями Его чудес (Марк. 4:39; 6:1-2). Из этих двенадцати Иисус избрал троих, в которых Он вложил еще больше времени и сил: Петра, Иакова и Иоанна. Эти ученики не только обладали особыми привилегиями (Лук. 8:49-56; Матф. 17:1-13), но они также были избраны, чтобы присутствовать рядом с Иисусом, когда Он молился в саду в ночь Своего ареста (Марк. 14:33-42). Хотя Иуда предал Иисуса (Лук. 22:48), история Церкви свидетельствует о том, что остальные одиннадцать остались верными до смерти и что все они, за исключением, возможно, Иоанна, умерли мученической смертью за Христа.

Еще одним воспитателем учеников был Апостол Павел. Одним из его учеников был Тимофей. Он сопровождал Павла в его миссионерских путешествиях, во время которых тот учил его, проводя вместе с ним много времени (Деян. 16:1-5; 20:4; Рим. 16:21; 2 Кор. 1:1, 19; Фил. 1:1; Кол. 1:1; 1 Фес. 1:1; 2 Фес. 1:1; Филим. 1; 1 и 2 Тим.). 1 и 2 Послания к Тимофею представляют собой два учебных пособия, составленных Павлом для своего молодого ученика (1 Тим. 4:12). Павел также возложил на него выполнение особых

обязанностей (Деян. 17:13-15; 19:22; 1 Кор. 4:17; Фил. 2:19). И хотя Тимофей был довольно молодым человеком, уроки, преподанные ему Павлом, приготовили его к пасторскому служению в Ефесской церкви (1 Тим. 1:3).

#### Характерные особенности процесса ученичества

Характерные особенности процесса ученичества, которые мы видим в жизни Моисея, Иисуса и Павла, можно сформулировать следующим образом:

- 1. Ученики были избраны в результате молитвы и/или Божьего водительства.
- 2. Ученики проводили много времени со своим наставником.
- 3. Ученики проходили обучение (через Слово Божие и опыт).
- 4. Ученики служили под руководством своего наставника.
- 5. На учеников возлагались определенные обязанности.
- 6. Ученики были подготовлены к будущему служению.
- 7. Ученики были отправлены на собственное служение (когда процесс ученичества был закончен).

Как и в случае с этими тремя воспитателями учеников, обязанность руководителя — вкладывать душу в жизни своих учеников. Обучение должно проходить не только в классе, но и за его стенами, в реальной жизни. Обучаемому необходимо видеть, что его наставник практикует и служит образцом исполнения всего того, что преподает. Наставник становится наглядным примером, который его ученики могут видеть, слышать, наблюдать и прикасаться (ср. 1 Иоан. 1:1), а не просто источником знания. Если в процессе ученичества отсутствует этот важный элемент, то ученики, прошедшие обучение, будут неподготовленными и плохо оснащенными для дальнейшего служения. Следовательно, в этом процессе важную роль играет пример наставника, который вкладывает свою жизнь и время в своего ученика. Ибо «железо железо острит, и человек изощряет взгляд друга своего» (Прит. 27:17).

Воспитание учеников – важный аспект обязанностей пастора. Как сказал Павел Тимофею во 2 Тим. 2:2: «И что слышал от меня при многих свидетелях, то передай верным людям, которые были бы способны и других научить». Руководитель должен брать то, чему научился сам, и учить этому верных людей, вверенных его руководству. Эти ученики должны быть людьми, которые в свою очередь будут способны взять то, чему научились сами, и учить других верных людей. Этот процесс должен быть постоянным.

#### Результаты процесса ученичества

Результаты процесса ученичества полезны для ученика, его церкви, людей вне церкви и для самого наставника. Это так, потому что обученный верующий обычно становится растущим христианином, демонстрирующим свою веру везде, куда бы он ни пошел. Его жизнь станет благословением для всех, с кем он общается. Такой верующий будет хорошим примером для других. Его присутствие в церкви будет иметь стабилизующее воздействие. Он и другие, подобные ему, будут содействовать устойчивому и стабильному

развитию церкви и осуществлению служения. Поскольку этот ученик не будет личностью, колеблемой различными ветрами учений, он будет способен направлять жизнь церкви в правильном доктринальном русле и поддерживать ее в трудные времена. Если же в церкви ученичество отсутствует, то, скорее всего, через некоторое время церковь начнет умирать. И когда будет меняться руководство церкви, то будет меняться церковь и, возможно, ее учение и другие аспекты ее служения, поскольку не были воспитаны сильные лидеры, способные поддерживать устойчивость церкви. Поэтому любая церковь, в которой отсутствует программа ученичества, безответственно относится к своему служению и через некоторое время испытает негативные последствия своей халатности.



# ВОПРОСЫ ПРИМЕНЕНИЯ:

| 1. | Кроме учения, которое слышит верующий во время ваших еженедельных служений, какую конкретно подготовку предлагает ваша церковь для воспитания учеников из новообращенных?                                                                                                                      |
|----|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 2. | Какую конкретно подготовку предлагает ваша церковь для ученичества более зрелых верующих?                                                                                                                                                                                                      |
| 3. | Составлена ли в вашей церкви словесная модель зрелого христианина? Какие требования в вашей церкви к тому, каким он должен быть, как выглядеть и как поступать? Ниже дайте словесный портрет этого человека. Кроме этого, напишите, сколько времени понадобится для завершения этого процесса? |
| 4. | Есть ли в вашей церкви разработанный план, которому она следует в деле воспитания нового верующего от состояния духовного младенчества до его зрелости?                                                                                                                                        |
| 5. | Если в вашей церкви нет такого плана, пожалуйста, напишите проект плана с временной шкалой и укажите, что, по вашему мнению, должно произойти в таком процессе. Пожалуйста, включите в план библейскую и практическую подготовку, которую следует провести.                                    |
|    | • Первый год:                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|    | • Второй год:                                                                                                                                                                                                                                                                                  |

|    | • Третий год:                                                                                                                                               |
|----|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|    | • Четвертый год:                                                                                                                                            |
|    | • Пятый год:                                                                                                                                                |
| 6. | В какие виды служения ваш пастор или пресвитеры могут вовлечь людей, чтобы предоставить им возможность приобретения навыков практического служения?         |
|    | • • • • • • • • • • • • • • • • • • •                                                                                                                       |
| 7. | Перечислите имена людей, которых вы хотели бы вовлечь в упомянутое выше обучающее служение.  • • • • • • • • • • • • • • • • • •                            |
| пр | РИМЕЧАНИЕ: Есть замечательные программы ученичества, которые можно иобрести. Один из вариантов – Серия 2:7 (Колоссянам 2:7) или другие втериалы этой серии. |

# ВОПРОСЫ НЕПОСРЕДСТВЕННО К МИССИОНЕРАМ И ОСНОВАТЕЛЯМ НОВЫХ ЦЕРКВЕЙ:

| 1. | Вам уже известно, какие материалы вы будете использовать для занятий с |
|----|------------------------------------------------------------------------|
|    | новыми верующими? Станете ли вы их покупать или разработаете сами?     |
|    | Если вы собираетесь покупать материалы, решили ли вы, что приобрести,  |
|    | или вы уже приобрели их? Если вы станете разрабатывать собственные     |
|    | материалы, написали ли вы их уже или еще находитесь в процессе         |
|    | написания?                                                             |

| 2. | Ниже перечислите темы, которые, по вашему мнению, необходимо  |
|----|---------------------------------------------------------------|
|    | преподавать новообращенному, чтобы вырастить из него зрелого, |
|    | всесторонне подготовленного ученика Христа.                   |

•

•

•

\_

•

•

•

| 3. | Хотя для людей, с которыми вы занимаетесь, вполне естественно учиться  |
|----|------------------------------------------------------------------------|
|    | на вашем примере и даже подражать некоторым качествам вашего           |
|    | характера, что вы сделаете, чтобы удостовериться, что воспитываете     |
|    | ученика Иисуса, а не ученика себя самого? На какие факторы вы будете   |
|    | обращать внимание, чтобы определить, является ли этот человек учеником |
|    | Иисуса или только вашим учеником?                                      |

•

\_

•

•

•



## СЛУЖЕНИЯ ЦЕРКВИ:

## Попечение о членах церкви

## Необходимость попечения о членах церкви

Попечение о своих членах — нормальная и необходимая часть функции церкви. Это видно из того, что Бог составил Тело таким образом, чтобы в нем не было разделения и чтобы все члены могли заботиться друг о друге (1 Кор. 12:24-25). «Посему, страдает ли один член, страдают с ним все члены; славится ли один член, с ним радуются все члены» (1 Кор. 12:26; Рим. 12:15). Тело Христово представляет собой сложный организм, многообразный и в то же время единый (1 Кор. 12:12, 14, 20), а также хорошо снаряженный, чтобы заботиться о самом себе. Осуществления этого и ожидает Бог.



В Новом Завете сорок раз употребляется словосочетание «друг друга», указывая на то, как христиане должны относиться друг к другу и заботиться друг о друге. Количество этих утверждений само по себе показывает, что верующие несут ответственность друг за друга. Выполняя эти повеления, верующие будут служить друг другу так, чтобы созидать и укреплять их (ср. Прит. 27:17) и в конечном счете Тело Христово (Ефес. 4:16).

#### Принцип, служащий основанием для попечения о членах церкви

Основанием для попечения о членах церкви является любовь. Верующие должны проявлять любовь во всех своих действиях (ср. 1 Кор. 13:1-8). Иисус Сам сказал: «Заповедь новую даю вам, да любите друг друга; как Я возлюбил вас, так и вы да любите друг друга. По тому узнают все, что вы Мои ученики, если будете иметь любовь между собою» (Иоан. 13:34-35). В этом отрывке Иисус повелевает верующим любить друг друга так, как Он возлюбил их. Это не вопрос предпочтения. Это образ жизни. Верующие должны выражать себя в Теле Христовом посредством любви. Когда они таким образом проявляют любовь друг к другу, они демонстрируют окружающему миру, что являются истинными учениками Христа. Таким образом, служение любви и попечения может быть использовано Богом для привлечения заблудших душ. Но это становится возможным только тогда, когда люди в мире видят, что верующие любят друг друга. Заблудшие души увидят любовь, которую нельзя увидеть в этом мире. И очень вероятно, что любовь привлечет их к ее источнику — Иисусу.

### Составляющие попечения о членах церкви (руководителями церкви)

Попечение о членах церкви включает в себя две составляющие. Первая составляющая – попечение о членах церкви руководством церкви (пресвитерами). <sup>14</sup> Вторая – забота членов церкви друг о друге. Обе этих составляющих важны.

Рассматривая вопрос ответственности руководства церкви перед членами церкви, стоит обратить внимание на 34-ю главу Иезекииля, которая противопоставляет хорошее и плохое попечение о стаде Божьем. Следует помнить, что в контексте отрывка говорится о народе израильском и их вождях. а не о церкви. Однако надкультурный принцип этого отрывка – забота о вверенных попечению - сегодня применим и к руководству церкви.

В первой части отрывка (ст. 1-10) Бог через пророка Иезекииля делает выговор вождям Израиля (пастырям Израиля) (ст. 1). Он заявляет, что пастыри Израиля разбогатели, наживаясь на овцах (ст. 2-3). Бог очень точно указывает на эти злоупотребления, когда в ст. 3 говорит: «Вы ели тук и волною одевались, откормленных овец заколали, а стада не пасли». Эти люди добивались личной корысти и роста благосостояния за счет народа.

Затем Господь упрекает пастырей Израиля, говоря, что они не заботились о благосостоянии овец: «Слабых не укрепляли, и больной овцы не врачевали, и пораненной не перевязывали, и угнанной не возвращали, и потерянной не искали, а правили ими с насилием и жестокостью» (ст. 4). Руководители Израиля были назначены Богом быть защитниками и пастырями стада, но вместо этого они стали безразличными к нуждам людей, вверенных их попечению. Последствия этого пренебрежения попечением о стаде привели к тому, что люди «рассеялись... без пастыря и, рассеявшись, сделались пищею всякому зверю полевому» (ст. 5). Затем Бог продолжает: «Блуждают овцы Мои по всем горам и по всякому высокому холму, и по всему лицу земли рассеялись овцы Мои, и никто не разведывает о них, и никто не ищет их» (ст. 6). Какая безрадостная картина представляется нам на фоне безразличия этих пастырей! Они процветали, а в это время их овцы страдали. Глядя на эту трагедию, Бог сказал, что Он выступит против таких пастырей и лишит их этой власти (ст. 7-10).

Когда мы рассматриваем этот отрывок, создается впечатление, что Петр писал 1 Пет. 5:2-4, размышляя об этих увещаниях. Там он сказал: «Пасите Божие стадо, какое у вас, надзирая за ним не принужденно, но охотно и богоугодно, не для гнусной корысти, но из усердия, и не господствуя над наследием Божиим, но подавая пример стаду; и когда явится Пастыреначальник, вы получите неувядающий венец славы». В этих стихах Петр касается злоупотреблений, в которых были повинны пастыри в 34-й главе Иезекииля. Но в данном случае Петр напоминает своим читателям, что однажды придет Пастыреначальник и Он принесет награду, которую получат

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> Термин «руководители церкви» в этом пособии является синонимом слову «пресвитеры». Пресвитеры – это люди, соответствующие требованиям, предъявляемым в 1 Тим. 3:1-7 и Тит. 1:5-9, и признанные церковью таковыми. К этой категории также относятся должности пастораучителя и/или евангелиста. Более детальную информацию смотрите в статье «Определение

верные. Это сильно отличается от ситуации с пастырями из 34 гл. Иезекииля, которых Бог также посетит, но только для того, чтобы свергнуть их с занимаемых позиций, а не для того, чтобы наградить.

Эти вопросы служат важным напоминанием для пресвитеров. Однажды пресвитеры предстанут перед Христом, чтобы дать отчет за души, вверенные их попечению (Евр. 13:17). Если они послушны увещаниям Петра, то получат награду. Если же они не верны, то получат спасение, однако безо всяких наград (1 Кор. 3:10-15). Поэтому очень важно, чтобы они были верными, потому что в Евр. 10:31 утверждается: «Страшно впасть в руки Бога живого!»

Далее, во второй части 34-й главы Иезекииля показан контраст между нечестивыми пастырями Израиля и Богом, Добрым Пастырем. В стихах 11-16 Иезекииль пишет, что Бог откликнется на нужды Своих овец не так, как нечестивые пастыри. В противовес им Бог взыщет и найдет овец (ст. 11), позаботится и соберет их (ст. 12-13), напитает их на лучших пажитях (ст. 13-15), даст им покой (ст. 15) и позаботится об их физических нуждах и немощах (ст. 16). Это тип Пастыря, которого царь Давид описал в 22-м Псалме. К такому образцу пастыря должны стремиться пресвитеры. Обратите, пожалуйста, внимание, что Бог не только позаботится о Своих овцах. Однажды Он также будет судить их (ст. 17-19). В дополнение к попечению и любви к овцам это также является обязанностью пресвитеров (Смотрите статью «Церковная дисциплина»).

Рассуждая о пасторском труде попечения о членах церкви, на первое место необходимо выдвинуть два следующих принципа. Первый принцип заключается в том, что пресвитеры должны сердечно заботиться и любить людей, находящихся под их попечением (1 Фес. 4:9; 1 Пет. 1:22). Это важно, потому что их служение будет неэффективным, если у них нет любви к членам церкви. Может быть, по этой причине Павел сказал, что пресвитеры должны стремиться к этому званию (1 Тим. 3:1); надо надеяться, что все, кто желает нести это служение, также будут желать служить тем, кто вверен их попечению. Это желание противопоставляется присмотру за стадом по принуждению или же из гнусной корысти. Пресвитер должен служить охотно (1 Пет. 5:2). Если человек становится пресвитером по причинам иным, нежели желание служить Богу и Его овцам, то делает он это по неправильным мотивам. Трагично, когда происходит подобное.

Второй принцип состоит в том, что пресвитеры должны не господствовать над своим стадом, но быть примером, которому стадо могло бы следовать (1 Пет. 5:3). Господствующие над другими не являются примером Христовой любви, потому что сами не следуют примеру этой любви. Без любви они – господа, а не люди, проявляющие плод Духа («Плод же Духа: любовь, радость, мир, долготерпение, благость, милосердие, вера, кротость, воздержание. На таковых нет закона» (Гал. 5:22-23). Вот что Иисус сказал желающим господствовать над другими: «Вы знаете, что князья народов господствуют над ними, и вельможи властвуют ими; но между вами да не будет так: а кто хочет между вами быть большим, да будет вам слугою; и кто хочет между вами быть первым, да будет вам рабом; так как Сын Человеческий не для того пришел, чтобы Ему служили, но чтобы послужить и отдать душу Свою для искупления многих» (Матф. 20:25-28). Поэтому руководители церкви не должны забывать слова, сказанные Павлом в Фил. 2:3-4: «Ничего не делайте

по любопрению или по тщеславию, но по смиренномудрию почитайте один другого высшим себя. Не о себе только каждый заботься, но каждый и о других». Такой руководитель будет примером, о котором Петр говорил в 1 Пет. 5:3.

Вот некоторые сферы попечения о членах церкви, подобранные из Писания, которым пресвитеры должны посвящать свое время:

- Радоваться с радующимися и плакать с плачущими (Рим. 12:15)
- Исправлять согрешающих (Гал. 6:1)
- Носить бремена других (Гал. 6:2)
- Делать добро всем людям, а особенно детям Божьим (Гал. 6:10)
- Заботиться о нуждающихся вдовах (1 Тим. 5:9-10)
- Служить верующим, находящимся в заключении (Евр. 13:3)
- Служить верующим, которые пострадали за веру (Евр. 13:3)
- Посещать сирот и вдов в их скорбях (Иак. 1:27)
- Восполнять физические нужды других (ср. Иак. 2:14-17; 1 Иоан. 3:17)
- Молиться над больными, которые призывают пресвитеров (Иак. 5:13-18)
- Отвращать грешника от заблуждений его пути (Иак. 5:19-20)
- Быть сострадательными к другим (1 Пет. 3:8)
- Дисциплинировать сбившихся с истинного пути (1 Кор. 5; Матф. 18:15-20)

Этот список далеко не полный. Существует много способов того, как пресвитеры церкви могут и должны служить нуждам своей паствы. Они, подобно Доброму Пастырю, должны заботиться о своих овцах (ср. Иоан. 10:1-15).

### Элементы попечения о членах (членами церкви)

Второй аспект попечения о членах церкви касается их ответственности друг перед другом. Писание ясно говорит, что истинный верующий должен любить братьев (1 Иоан. 4:11). Если этого нет, то, как сказал Апостол Иоанн, он не знает Бога (1 Иоан. 4:8) и не может любить Бога (1 Иоан. 4:20). Рассуждая о любви верующего к братьям, Иоанн утверждает, что верующий должен быть готов не только оказать им необходимую материальную помощь, в которой нуждаются братья (пищу, одежду и т.д., 1 Иоан. 3:17; ср. Иак. 2:14-17), но даже отдать за них свою жизнь (1 Иоан. 3:16). Это высшая форма любви и жертвенности друг за друга (Иоан. 15:13). Христиане должны любить «не словом или языком» только, «но делом и истиною» (1 Иоан. 3:18).

Как же Тело Христово должно служить друг другу? Как уже было сказано ранее, есть сорок утверждений, состоящих из слов «друг другу», которые относятся к сфере ответственности всех верующих. Принимая во внимание эти утверждения вместе с уже упомянутыми, можно получить достаточно полное представление об обязанностях в попечении о своих братьях по вере в Теле Христовом. Ниже приведен список некоторых утверждений «друг друга», помогающих определить сферы попечения о членах церкви:

- «Наставлять друг друга» (Рим. 15:14)
- «Любовью служите друг другу» (Гал. 5:13)

- «Носите бремена друг друга» (Гал. 6:2)
- «Со всяким смиренномудрием и кротостью и долготерпением, снисходя друг к другу любовью» (Ефес. 4:2)
- «Мы члены друг другу» (Ефес. 4:25)
- «Будьте друг ко другу добры, сострадательны, прощайте друг друга, как и Бог во Христе простил вас» (Ефес. 4:32)
- «Почитайте один другого высшим себя» (Фил. 2:3)
- «Посему увещайте друг друга и назидайте один другого, как вы и делаете» (1 Фес. 5:11).
- «Смотрите, чтобы кто кому не воздавал злом за зло; но всегда ищите добра и друг другу и всем» (1 Фес. 5:15).
- «Наставляйте друг друга каждый день...» (Евр. 3:13)
- «Будем внимательны друг ко другу, поощряя к любви и добрым делам» (Евр. 10:24-25)
- «Не злословьте друг друга...» (Иак. 4:11)
- «Признавайтесь друг пред другом в проступках и молитесь друг за друга...» (Иак. 5:16)
- «Постоянно любите друг друга от чистого сердца» (1 Пет. 1:22)
- «Более же всего имейте усердную любовь друг ко другу, потому что любовь покрывает множество грехов» (1 Пет. 4:8)
- «Будьте страннолюбивы друг ко другу без ропота» (1 Пет. 4:9)
- «Служите друг другу, каждый тем даром, какой получил, как добрые домостроители многоразличной благодати Божией» (1 Пет. 4:10)

Как уже упоминалось ранее, когда члены церкви заботятся друг о друге, Тело растет, укрепляется и светит ярким светом неспасенному миру. Тогда и пастор, и пресвитеры почувствуют, что их нагрузка в служении ощутимо снизится. Это произойдет потому, что Тело будет функционировать должным образом. В результате не вся ответственность за попечение о членах, которая может отнимать очень много времени, энергии и физических сил, будет ложиться на плечи руководителей церкви; часть ответственности будет распределена между всеми членами церкви. Для пасторов и руководителей церкви, которые хотят контролировать все и вся, это не очень радостная мысль. Но для пастора и руководителей церкви, которые жаждут мобилизовать и снарядить Тело Христово (вверенное им для совершения дела Христова), это повеление является ободрением и дает свободу действий. Поощряйте заботу о членах в стенах своей церкви, потому что тело, которое не заботится о себе, не является единым, здоровым телом. Оно поражено недугом и нуждается в помощи, потому что функционирует не так, как должно.



## ВОПРОСЫ ПРИМЕНЕНИЯ:

| 1. | Как вы, будучи руководителем церкви, оцените свое усердие и          |
|----|----------------------------------------------------------------------|
|    | тщательность в попечении об овцах? Довольны ли вы своей прошлой      |
|    | деятельностью, если сравнить ее с библейскими требованиями,          |
|    | представленными здесь, или же вам необходимо что-то улучшить? Если в |
|    | вашей деятельности нужно что-то улучшить, какие изменения вам        |
|    | необходимо осуществить?                                              |

| 2. | Хорошо ли вы и руководители вашей церкви справляетесь с задачей      |
|----|----------------------------------------------------------------------|
|    | попечения о своих членах? Если нет, что вы можете предпринять вместе |
|    | чтобы быть лучшими пастырями?                                        |

- 3. Научены ли члены вашей церкви тому, как служить друг другу в кризисных ситуациях? Если нет и вам пришлось бы сказать четыре проповеди на эту тему, какие отрывки вы бы избрали и что бы хотели сообщить членам своей церкви по этому вопросу?
  - Первая проповедь:
  - Вторая проповедь:
  - Третья проповедь:
  - Четвертая проповедь:
- 4. Есть ли в вашей церкви заранее подготовленный план помощи нуждающимся членам церкви?
- 5. Есть ли в вашей церкви подготовленный план, как помочь неверующим в вашей местности, которые нуждаются в помощи?
- 6. Если у вашей церкви нет подготовленного плана, как позаботиться о нуждающихся членах церкви, пожалуйста, перечислите шаги, которые, по вашему мнению, необходимо предпринять в такой ситуации.
  - Шаг первый:
  - Шаг второй:
  - Шаг третий:

|    | • Шаг четвертый:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|----|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|    | • Шаг пятый:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|    | • Шаг шестой:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 7. | Если местный житель (не член вашей церкви) находится в кризисной ситуации, что может сделать ваша церковь, чтобы достичь такого человека для Христа в то время, когда ему тяжело?                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|    | • Шаг первый:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|    | • Шаг второй:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|    | • Шаг третий:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|    | • Шаг четвертый:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|    | • Шаг пятый:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|    | • Шаг шестой:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 8. | Прочтите список, приведенный ниже. Есть ли в этом списке какие-либо аспекты служения, в которые руководители вашей церкви должны вкладывать больше времени и труда? Отметьте те аспекты, которые требуют больше внимания со стороны вашего руководства.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|    | <ul> <li>□ Радоваться с радующимися и плакать с плачущими (Рим. 12:15)</li> <li>□ Исправлять согрешающих (Гал. 6:1)</li> <li>□ Носить бремена других (Гал. 6:2)</li> <li>□ Делать добро всем людям, а особенно детям Божьим (Гал. 6:10)</li> <li>□ Заботиться о нуждающихся вдовах (1 Тим. 5:9-10)</li> <li>□ Служить верующим, находящимся в заключении (Евр. 13:3)</li> <li>□ Служить верующим, которые пострадали за веру (Евр. 13:3)</li> <li>□ Посещать сирот и вдов в их скорбях (Иак. 1:27)</li> <li>□ Восполнять физические нужды других (ср. Иак. 2:14-17; 1 Иоан. 3:17)</li> <li>□ Молиться над больными, которые призывают пресвитеров (Иак. 5:13 18)</li> <li>□ Отвращать грешника от заблуждений его пути (Иак. 5:19-20)</li> <li>□ Быть сострадательными к другим (1 Пет. 3:8)</li> <li>□ Дисциплинировать сбившихся с истинного пути (1 Кор. 5; Матф. 18:15-20)</li> </ul> |

| 9. | Какими должны быть основополагающие характеристики служения попечения о членах?                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|----|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| И  | ОПРОСЫ НЕПОСРЕДСТВЕННО К МИССИОНЕРАМ ОСНОВАТЕЛЯМ НОВЫХ ЦЕРКВЕЙ:  Что вы можете сделать, чтобы ввести утверждения «друг другу» в жизнь                                                                                                                                                                                                                            |
|    | членов вашей церкви со дня ее основания? Что нужно сделать, чтобы члены церкви жили согласно этим утверждениям, а не просто знали о них?                                                                                                                                                                                                                         |
| 2. | Попечение о членах жизненно важно для любой церкви, однако почему это особенно важно для церкви, которая только начинает свою деятельность?                                                                                                                                                                                                                      |
| 3. | Люди отличаются друг от друга, поэтому вполне естественно, что некоторые пасторы сосредотачивают больше внимания на служении проповеди и административных обязанностях, нежели на обязанностях попечения о членах. Если это отражает ситуацию в вашей церкви, что вы можете сделать, чтобы удостовериться, что нужды попечения о членах вашей церкви восполнены? |

| 4. | Важно выработать правила, в которых расписано, как ваша церковь будет     |
|----|---------------------------------------------------------------------------|
|    | действовать в разных аспектах попечения о своих членах. Какие аспекты, по |
|    | вашему мнению, должен включать этот документ? Почему это так важно?       |
|    | Ниже перечислите эти аспекты.                                             |

•

•

•

•

•

•

Разработали ли вы такой документ? Если нет, когда планируете сделать это?



## СЛУЖЕНИЯ ЦЕРКВИ:

## Церковная дисциплина

## Почему необходимо церковное наказание

Церковь – это семья (Ефес. 2:19), и, как в любой семье, в церкви бывают ситуации, когда необходимо применять дисциплинарные меры. Наказание само по себе вовсе не плохо. В действительности наказание – это акт любви. Даже Бог наказывает Своих детей для их же блага, потому что любит их (Евр. 12:4-11). Его наказание является формой обучения, при помощи которой Его дети могут «иметь участие в святости Его» и приносить «мирный плод праведности» (Евр. 12:10-11). Поэтому, если Бог (для их же блага) наказывает тех, кого любит, церковь должна поступать так же.



Существуют различные причины, почему церкви следует наказывать верующих. В отношении самого верующего, ее цель двояка: 1) устыдить его (2 Фес. 3:14-15), и 2) восстановить его (Матф. 18:15; Гал. 6:1; Иак. 5:19-20). Когда человек впадает в грех и не желает раскаиваться, его следует исключить из церкви (1 Кор. 5:9, 11, 13), что приведет к его постыжению. Конечная цель всего этого состоит в том, чтобы привести верующего к покаянию и восстановлению. Важно помнить при этом, что когда верующий отлучен от церкви, церковь не должна относиться к нему, как к врагу (2 Фес. 3:15). К нему необходимо относиться, как к неверующему (1 Кор. 5:13), и в то же время увещать как брата (2 Фес. 3:15).

Имеется шесть других причин, почему необходимо применять церковное наказание. Эти причины фактически более важны, нежели восстановление согрешившего верующего. Если церковное наказание не осуществляется там, где должно, под угрозу ставится нечто большее, нежели духовное благополучие одного верующего. Первая и наивысшая цель применения церковного взыскания состоит в прославлении Бога (1 Кор. 10:31; ср. Тит. 2:6-8; Ефес. 4:30). Все, что мы делаем, направлено на прославление Бога, а это включает в себя принятие мер в отношении греха в Теле Христовом. Отсюда следует: если в церкви присутствует грех, в отношении которого не были приняты надлежащие дисциплинарные меры, такая церковь не будет прославлять Бога. Поэтому Святой Дух будет огорчен (Ефес. 4:30), и грех в Теле Христовом предоставит противникам Евангелия возможность плохо отзываться о Божьих детях (ср. Тит. 2:6-8). Только удаление греха из церкви принесет славу Богу.

Следующая причина, почему необходимо применять церковное наказание, – это защита членов церкви (Деян. 20:28-30; 1 Пет. 5:2). Бог требует, чтобы руководители церкви защищали свое стадо, дабы никто не причинил ему вреда. Они должны решительно и правильно разбираться с людьми в церкви – как верующими, так и неверующими, – которые наносят вред (Деян. 20:28-30; 2 Пет. 2:1). Может быть, что так называемый брат (ср. 1 Кор. 5:11), живущий в грехе и не желающий в нем раскаиваться, на самом деле человек неверующий. Может быть, этот неверующий стремится разрушить церковь, делая вид, что он слуга праведности, тогда как на самом деле он – слуга дьявола (2 Кор. 11:13-15; ср. 1 Кор. 3:16-17). Такие люди хитры и коварны, и с ними необходимо разбираться быстро и с мудростью (ср. 1 Кор. 5:11, 13).

Еще одна причина применения церковного взыскания заключается в . Вопрос очишения тесно связан с защитой, однако имеет несколько иной оттенок. В то время как защита – это предохранение членов церкви от вреда и зла, очищение заключается в очистке церкви от греха, который может расти как на дрожжах. Грех. оставленный без обличения и наказания, может послужить катализатором греховного поведения других верующих в церкви, которые станут оправдывать себя тем, что этот грех был оставлен безнаказанным (ср. 1 Кор. 5:1-2). Это может случиться тогда, когда согрешающий верующий не подвергается церковному взысканию и ему позволяют жить в грехе без каких-либо последствий (ср. 1 Тим. 5:20). Царь Соломон согласился с этим выводом, сказав: «Не скоро совершается суд над худыми делами; от этого и не страшится сердце сынов человеческих делать зло» (Еккл. 8:11). Но когда другие согрешающие увидят, что заблудшие верующие наказаны церковью, это заставит их пересмотреть свои действия. Они поймут, что Бог желает, чтобы верующие жили святой жизнью и что нераскаянный грех вызывает серьезную реакцию церкви. Таким образом закваска греха не будет распространяться по всему Телу (1 Кор. 5:7). Безнаказанный же грех будет расползаться по церкви (1 Кор. 5:6), вызывая губительные последствия. Именно по этой причине всякий, называющий себя христианином и не раскаивающийся в своем грехе (1 Кор. 5:11), должен быть отлучен от церкви (1 Кор. 5:13). Его не следует допускать на церковные богослужения, и к нему нужно относиться как к неверующему (Матф. 18:17). Поскольку он является братом или так называемым «братом», верующие не должны иметь никакого общения с ним (1 Кор. 5:11). Обратите внимание на то, что эти указания даны только для верующих, а не для неверующих (1 Кор. 5:9-10, 12).

Единство церкви — еще одна причина для применения церковной дисциплины (Тит. 3:10-11). Верующие должны служить, «стараясь сохранять единство духа в союзе мира» (Ефес. 4:3). Единство Тела достигается посредством любви (Кол. 3:14). Поэтому раскольник, поступающий не по любви, но приносящий разделение в церковь, должен быть незамедлительно предупрежден о том, что ему нужно прекратить такие действия. Следует сделать только два предупреждения, и если он не послушается, его необходимо исключить из церкви, потому что этот человек совратился и грешит. Он сам осудил себя.

Свидетельство поместной церкви и ее членов перед обществом – еще одна причина, почему грех не может допускаться в церкви (1 Пет. 2:12). Важно,

чтобы верующие служили образцом поведения в этом мире. Когда верующие ведут себя подобным образом, неверующие, хотя и могут незаслуженно клеветать церковь, в день пришествия Христа не смогут сделать ничего другого, как воздать Богу хвалу за добрые дела верующих (ср. Фил. 2:9-11; Тит. 2:6-8). Если же верующие демонстрируют дела плоти (ср. Гал. 5:17-21), то однажды им в стыде придется дать за это ответ перед своим Спасителем (ср. 2 Кор. 5:10; 1 Иоан. 2:28). Поэтому церковное взыскание, практикуемое в поместной церкви, будет способствовать укреплению ее репутации в глазах окружающих.

Последняя причина применения церковного наказания состоит в повиновении Слову Божьему (Иак. 4:17; ср. Иоан. 13:17). Писание повелевает применять церковное наказание; и если отдельный верующий или церковь не практикуют его, когда это необходимо, то они грешат, потому что не делают того, что должно. Такое пренебрежение негативно влияет на поместную церковь и, возможно, даже на общество, в котором она находится. Поэтому церковное руководство должно быть послушным в применении церковного взыскания, когда этого требуют обстоятельства, независимо от того, какое положение занимает согрешивший брат (ср. Иак. 2:1) и насколько сложным может оказаться этот процесс.

## Когда необходимо применять церковное наказание?

Церковное наказание – это процесс, цель которого принести славу Богу, содействовать духовному здоровью церкви и согрешающего верующего. Отсюда следует вопрос: за какие грехи и/или действия необходимо начинать процесс применения церковного наказания? Следующие принципы помогут нам выбрать правильное направление в этом вопросе:

- 1. Грех человека, оставленный без внимания, потенциально может оказать негативное влияние на церковь (1 Кор. 5:6-7)
- 2. Человек закостенел в своем грехе, это стало его привычкой и может считаться делом плоти (Гал. 5:19-21), нечестивым поведением (ср. 1 Кор. 5:13), совершенно неприемлемым для верующих (1 Кор. 5:11).
- 3. Грех человека производит разделения в Теле Христовом (Тит. 3:10-11; ср. Гал. 5:20).
- 4. Человек живет беспорядочной жизнью (2 Фес. 3:6-14; ср. 1 Тим. 5:8).

Итак, когда человек живет в грехе, отдельные верующие или руководители церкви могут оценить его грех в свете этих четырех принципов. Если грех соответствует одному или более критериям, необходимо прибегнуть к церковной дисциплине. Если грех не подпадает ни под одну из вышеуказанных категорий, возможно, необходимо, чтобы кто-то пришел к этому человеку и кротко, с любовью поговорил с ним о жизни в соответствии со Словом Божьим (Гал. 6:1-2; Иак. 5:19-20). В любом случае, человек, стремящийся помочь согрешающему, должен делать это не с враждебностью, но в смирении, помня о своей собственной немощи (ср. Рим. 6:19; 7:14-21; 1 Кор. 10:12). Согрешающему также можно помочь через душепопечительство и ученичество.

К церковному наказанию необходимо прибегать, когда в грехе, который церковь должна наказать, обличен любой так называемый «брат» (1 Кор. 5:11). Даже если имеются сомнения по поводу того, действительно ли это верующий человек, церковь должна наказать его. Если человек называет себя христианином и живет в грехе, требующем церковного наказания, церковь должна сделать это. С другой стороны, если он не считает себя верующим и совершает грех, который обычно подлежит наказанию, церковь не должна применять к нему церковную дисциплину. Вместо этого церковь должна стремиться привести его к Христу, чтобы он получил спасение и отказался от своего греха (1 Кор. 5:9-10; 12). Однако если его грех негативно влияет на церковь (напр., отвращает людей от веры, завлекает их в сексуальные грехи. производит разделения и т.д.), с ним необходимо серьезно поговорить об этом. Если же он упорствует в нежелании прекратить свой грех, возможно, его нужно попросить больше не посещать церковь. Как уже было сказано ранее, церковь должна защищать себя от тех, кто пытается причинить ей вред (Деян. 20:28-30).

Как поступать, если человек вовлечен в грех, который соответствует вышеназванным критериям и хочет прекратить грешить, однако испытывает трудности в достижении этой цели? Нужно ли сразу же применить церковное наказание к этому человеку? Все зависит от конкретной ситуации. Если человек каким-либо образом наносит ущерб церкви и нет доказательств того, что он прилагает все усилия, чтобы измениться, его следует исключить из членов церкви, пока он не покается. Но если об этом грехе знают лишь некоторые члены церкви и он не оказывает негативного влияния на всю церковь в целом, пастор может выделить время, чтобы помочь этому человеку пройти через процесс полного покаяния. Однако если подобная душепопечительская работа проводится, а человек не приходит к покаянию, то церковь в конечном счете должна прибегнуть к дисциплинарному взысканию. При этом примите к сведению, что процесс церковной дисциплины может продолжаться недели, а то и месяцы, в зависимости от ситуации. Этому процессу должно сопутствовать терпение, спешка здесь недопустима за исключением случаев, требующих этого. Поскольку конечной целью является восстановление верующего, руководству церкви следует быть осторожным, чтобы своими действиями не нанести непоправимый урон. Церковная дисциплина – дело семейное. Подобно тому, как отец наказывает сына, так и любящее церковное руководство должно наказывать заблудшую овцу. Поспешность и равнодушие в этом процессе может негативно повлиять не только на духовное состояние этого человека, но и на всю церковь в целом, испортив ее репутацию в обществе. Вот почему этот процесс должен сопровождаться любовью, состраданием и терпением. Любое отклонение от этих требований будет ничем иным, как безответственным поведением со стороны руководства церкви.

## Что представляет собой процесс церковного наказания?

Как было сказано выше, к церковному наказанию всегда необходимо подходить с терпением, в духе любви и смирения, стремясь достигнуть восстановления верующего. Человек, начинающий этот процесс и все, кто каким-либо образом вовлечен в него, должны помнить, что они также подвержены греху.

Когда один верующий узнает о том, что другой верующий впал в грех, соответствующий одному или более из перечисленных выше критериев, он обязан пойти к этому человеку и обличить его. Это первый из четырех шагов в процессе, о котором Иисус говорил ученикам в 18-й главе Евангелия от Матфея. Иисус ясно сказал, что верующий, ставший свидетелем (обличитель) греха своего брата, не должен идти и рассказывать другим о согрешившем брате, но обязан сам непосредственно поговорить с ним (ст. 15). Если в результате этой встречи согрешивший брат покается, значит, процесс закончен. Никто другой не должен знать об этой встрече, кроме согрешившего брата и человека, обличившего его в грехе.

Если, однако, согрешающий брат не слушает своего обличителя и продолжает упорствовать в грехе, обличающий должен сделать следующий шаг. Он должен опять пойти к согрешающему брату, но на этот раз должен взять с собой одного или двух свидетелей (ст. 16). Было бы полезным, если бы свидетели сами были очевидцами греха, но это не обязательно. Было бы также неплохо, если бы одним из свидетелей был пастор согрешающего человека или один из пресвитеров. Их роль состоит в том, чтобы быть очевидцами второй встречи, когда обличающий еще раз попытается убедить согрешающего брата покаяться. Свидетели обязаны добиться подтверждения фактов, чтобы убедиться, что обличающий прав в своих обвинениях. Если в результате этой встречи согрешающий брат покается, это означает, что процесс закончился и о нем не нужно знать никому, кроме участвующих сторон. Однако если он не покается, тогда процесс необходимо перенести на следующий уровень, когда проблема должна быть вынесена на обсуждение всей церкви (ст. 17).

Этот третий шаг является высшим уровнем процесса церковного наказания. Согрешающему брату еще раз предоставляется возможность покаяться, но на этот раз перед собранием членов церкви. На нем обличитель должен рассказать о том, что он наблюдает в жизни согрешающего брата, как он дважды приходил к нему, призывая его к покаянию и как его усилия потерпели неудачу. После этого свидетели должны рассказать об их встрече и связанных с этим фактах. Если в результате этого согрешающий брат покается, значит, процесс закончен и брат восстановлен. Если он отказывается покаяться, процесс церковной дисциплины переходит к последнему этапу.

Последний этап в этом процессе наступает тогда, когда согрешающий брат отказывается покаяться. В этом случае согрешающий брат должен быть отлучен от церкви (ст. 17; ср. Еккл. 8:11). Другими словами, он не может посещать церковные собрания до тех пор, пока не покается. Апостол Павел увещал в этом коринфян, говоря: «Я писал вам в послании - не сообщаться с блудниками... Ибо что мне судить и внешних? Не внутренних ли вы судите? Внешних же судит Бог. Итак, извергните развращенного из среды вас» (1 Кор. 5:9, 12-13). После того как этот шаг сделан, церковь должна относиться к согрешающему брату как к неверующему («да будет он тебе, как язычник и мытарь», Матф. 18:17), при этом увещая его как брата (2 Фес. 3:15). Слово «извергнуть» означает изгнать человека, отделить его от чего-либо и отослать прочь, избавиться от него. Например, если кто-то попросит «извергнуть» (в современном русском, «удалить», «убрать» - прим. пер.) какой-либо предмет из комнаты, вы бы вынесли его из комнаты, удалив его с того места, где он когдато находился, чтобы он более не был частью прежней обстановки. Подобным

образом, верующий, подвергающийся церковному наказанию, должен быть удален («извегнут») из церкви и не допускаться в нее до тех пор, пока не покается. После этого процесса согрешающий брат более не будет находиться под защитой церкви, но будет открыт для Божьего наказания (ср. Евр. 12:4-11) и нападок сатаны (ср. 1 Кор. 5:5; 1 Пет. 5:8). Наконец, верующие из его церкви не должны общаться с ним, то есть «с таким даже и не есть вместе» (1 Кор. 5:9, 11).

Почему его следует отлучить от церкви и не позволять ему посещать богослужебные собрания? Потому что этот акт будет позором для него (2 Фес. 3:14-15) и, поскольку он не сможет вернуться в свою церковную семью, пока не покается, это должно заставить истинного верующего отвернуться от своего греха и примириться с церковной семьей.

Что значит «относиться к наказанному верующему как к язычнику и мытарю»? К нему нужно относиться с любовью, как к любому другому неверующему. Однако общения с ним не должно быть, поскольку к нему относятся как к неверующему, «ибо какое общение праведности с беззаконием? Что общего у света с тьмою?» (2 Кор. 6:14). Также, когда это уместно, верующий должен стремиться свидетельствовать ему, как он делал бы это в отношении неверующего.

Хотя некоторые считают, что наказанному верующему следует разрешить посещать богослужения, чтобы он мог слушать проповедь Слова Божьего и покаяться, как было показано выше, такое понимание является неправильным. Святой Дух имеет достаточно возможностей обличить его и указать на необходимость покаяния, чтобы он примирился с церковью, ибо таково служение Духа (Иоан. 16:8). Поэтому, как учит 1 Кор. 5:9, 13, верующие не должны иметь никакого общения с ним, и он должен быть отлучен от церкви. Если он покается, ему следует позволить вернуться к общению с церковью, и церковь должна засвидетельствовать о своей любви к нему, «дабы он не был поглощен чрезмерною печалью» (2 Кор. 2:5-11).

В отношении завершения процесса церковного наказания, когда согрешивший брат отлучается от церкви, Иисус сказал следующие слова: «Истинно говорю вам: что вы свяжете на земле, то будет связано на небе; и что разрешите на земле, то будет разрешено на небе» (Матф. 18:18). Другими словами, это действие, предпринятое церковью, признается Богом как обязательное для исполнения. Когда церковь освобождает согрешившего от церковного взыскания и он возвращается в церковную семью, это действие также получает Божье признание. В 19 и 20 стихах 18-й главы Иисус говорит: «Истинно также говорю вам, что если двое из вас согласятся на земле просить о всяком деле, то, чего бы ни попросили, будет им от Отца Моего Небесного, ибо, где двое или трое собраны во имя Мое, там Я посреди них». Хотя многие считают, что эти два стиха представляют мысль, которая никак не связана с вопросом церковного наказания, это неверно. Иисус продолжает Свое наставление в контексте с предыдущими стихами. Он говорит, что когда община приходит к решению отлучить согрешающего верующего от церкви или принять его обратно (решение, которое должно быть принято руководством церкви), Иисус, как бы находясь среди них, является причиной для того, чтобы их решение было обязательным для исполнения. По этой причине к

церковному взысканию не следует относиться легкомысленно, потому что это решение не только церкви – Иисус также участвует в этом процессе.

Как должно поступить руководство церкви, если во время процесса церковной дисциплины согрешающий брат выходит из членов церкви и покидает ее? Должна ли церковь «преследовать» верующего и довести процесс церковной дисциплины до конца? Действия поместной церкви в таком случае должны определяться в соответствии со сложившейся ситуацией. Тот факт, что согрешивший брат оставил церковь, показывает, что он так и не покаялся, не хочет изменять свой путь и ходить достойно Христа (Ефес. 4:1; Фил. 1:27; Кол. 1:10; 1 Фес. 2:12). Теперь он уже не находится под защитой церкви и открыт как для дальнейших дисциплинарных мер со стороны Бога (Евр. 12:4-11), так и для нападок сатаны (ср. 1 Кор. 5:5; 1 Пет. 5:8). Поэтому, поскольку он не раскаялся, оставил церковь и более не имеет общения с нею. непосредственная цель церковного взыскания может считаться достигнутой. На руководство церкви возлагается ответственность уведомить всех членов, что данный человек более не имеет общения с их церковью. Они не обязаны подробно излагать, почему человек ушел, но просто сообщить, что он ушел, не будучи в мире с церковью и ее руководством. Если позже руководители церкви узнают, что этот человек посещает другую христианскую церковь, бросив свою прежнюю по причине процесса церковного взыскания, им следует уведомить руководство той церкви, чтобы оно знало о ситуации и могло продолжить процесс церковного взыскания. Однако нужно понимать, что другая церковь может не пожелать сотрудничать.

## Обязательно ли, чтобы процесс церковного взыскания всегда следовал схеме, представленной в 18-й главе Евангелия от Матфея?

Хотя схема, изложенная в 18-й главе Евангелия от Матфея, предпочтительна в работе с согрешающим братом, могут быть такие ситуации, когда необходимо прибегать к более решительным мерам. Одним из примеров может быть ситуация с человеком, производящим разделения в церкви. Павел сказал Титу, что раскольник должен быть отторгнут после первого и второго предупреждения. Затем его следует отлучить от церкви, «зная, что таковой развратился и грешит, будучи самоосужден» (Тит. 3:10-11). В этом описании отсутствует один из четырех шагов подхода к согрешающему брату, о котором говорится в 18-й главе Евангелия от Матфея. Также могут быть ситуации, когда будет неразумным обличать человека один на один, например, в случае с женщиной, замешанной в прелюбодеянии. Или, возможно, когда нужно обличить вспыльчивого человека в его гневе. В подобных случаях предпочтительнее, чтобы обличение происходило в присутствии третьего лица. Однако там, где это возможно, всегда лучше следовать схеме, описанной в 18-й главе Евангелия от Матфея.

#### Выводы

Церковное наказание может оказаться для церкви очень тяжелым процессом. Иногда церкви нужно подвергнуть наказанию своего пастора или пресвитера, или какого-либо другого влиятельного человека в церкви и/или общине, престарелого человека или человека, любимого всеми, или даже

чьего-либо близкого друга. Кем бы этот человек ни был, руководство церкви обязано быть верным делу Божьему, заботиться о Его чести, думать о духовном здоровье и свидетельстве церкви, а также о духовном состоянии людей, которых это касается. Ибо в Лев. 19:15-16 говорится: «Не делайте неправды на суде; не будь лицеприятен к нищему и не угождай лицу великого; по правде суди ближнего твоего. Не ходи переносчиком в народе твоем и не восставай на жизнь ближнего твоего. Я Господь» (ср. Исх. 23:1-3). Церковь никогда не должна отклоняться от своей цели, пугаясь должности и влияния дисциплинируемого человека, потому что «боязнь пред людьми ставит сеть; а надеющийся на Господа будет безопасен» (Прит. 29:25). С другой стороны церковное взыскание никогда не должно использоваться пастором или советом церкви как средство манипулирования или мести. Подобное поведение недопустимо. Неправильно осуществляя процесс церковного взыскания, можно разрушить репутацию человека и расшатать его веру настолько, что он разуверится в христианстве, и это негативно повлияет на всю его жизнь. За подобный поступок в отношении дитяти Божьего придется давать отчет. Поэтому к процессу церковного взыскания всегда следует подходить осторожно и с молитвой, чтобы конечный результат принес славу Богу.



## ВОПРОСЫ ПРИМЕНЕНИЯ:

| 1. | Применяла ли ваша церковь когда-либо церковное взыскание? Если да, то при каких обстоятельствах?                                                                                                                                                                                                    |
|----|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 2. | Быстро ли ваша церковь прибегает к церковному взысканию или же она медлит с началом этого процесса? Считаете ли вы, что быстрота, с которой ваша церковь применяет церковное взыскание, соответствует необходимости? Или же нужно осуществить какие-то изменения? Пожалуйста, объясните свой ответ. |
| 3. | Если согрешающий брат, представ перед церковью, отказывается<br>покаяться, позволяет ли ваша церковь такому человеку посещать                                                                                                                                                                       |

4. Как бы вы применили фразу «да будет он тебе, как язычник и мытарь» (Матф. 18:17) к брату, которого ваша церковь подвергла церквному наказанию и отлучила от церкви?

5. Как бы вы посоветовали жене-христианке относиться к ее мужу и/или верующим детям относиться к их отцу, если он подвергнут церковному взысканию и отлучен от церкви?

| 6. | Какие действия вы предпримете, если другая церковь связалась с вами и сообщила, что человек, недавно начавший посещать вашу церковь, подвергнут церковному наказанию в их церкви? Одним словом сформулируйте конечную цель этого процесса.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|----|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|    | Конечная цель:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|    | •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|    | •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|    | •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|    | •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|    | •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 7. | Как бы вы поступили, если бы вам пришлось подвергнуть церковному взысканию пастора вашей церкви, пресвитера, популярного человека, состоятельную личность или своего лучшего друга? Помните о текстах Исх. 23:1-3 и Лев. 19:15-16.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|    | ОПРОСЫ НЕПОСРЕДСТВЕННО К МИССИОНЕРАМ<br>ОСНОВАТЕЛЯМ НОВЫХ ЦЕРКВЕЙ:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 1. | Принимаете ли вы во внимание последствия применения церковного взыскания? Насколько хорошо вы осознаете, что это значит для наказуемого человека, его близких, для церкви и вас самих? В этом и состоит столь большая трудность церковного взыскания. Поэтому, пожалуйста, составьте список действий, которые вам необходимо выполнить сейчас, чтобы подготовить себя духовно и умственно к началу процесса церковного взыскания. Значительно полезнее заняться этим заранее, когда вы еще способны рассуждать объективно, нежели тогда, когда вы пытаетесь подготовиться к этому уже во время самого процесса. |
|    | •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|    | •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|    | •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|    | •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |

•

•

2. Человек, которого подвергают церковной дисциплине, и его ближайшее окружение часто будут негативно говорить о пасторе в присутствии других. Как бы вы решили эту ситуацию, если бы подобное случилось с вами? В духовном плане, каким бы был ваш ответ?

3. Может сложиться ситуация, что основателю церкви или миссионеру в новой церкви придется применить церковное взыскание самому, потому что у него не было времени подготовить компетентных лидеров, которые выступили бы с ним вместе в этой ситуации. Этот период времени может оказаться для него очень тяжелым и полным испытаний. Как бы вы справились с этим эмоционально? К каким другим вариантам можно прибегнуть, чтобы не заниматься этим одному?



## ВОПРОСЫ, ИМЕЮЩИЕ ОТНОШЕНИЕ К ЖЕНЩИНАМ:

## Женщины в церкви

### Взгляд на проблему

Отрывок 1 Коринфянам 14:33б-35 вызывает множество споров. Некоторые используют его для того, чтобы заставить женщин замолчать и угнетать их, тогда как другие толкуют его, выходя за рамки Писания. Цель этой статьи – раскрыть замысел Апостола Павла в отношении указанного отрывка. Данный раздел 1-го Послания к Коринфянам, равно как и глава 11, толкуются по-разному и со многими спорами. Автор хочет представить этот материал в рамках Священного Писания. У автора нет ни цели, ни желания препятствовать женщинам в исполнении Божьего замысла, равно как и нет желания видеть их в служениях, которые вызывают недовольство у Бога, а потому постыжают их (1 Кор. 14:35). Понимая всю сложность отрывка, автор смиренно излагает свое понимание этого вопроса.



## Понимание библейского контекста

Чтобы понять эти стихи, необходимо рассмотреть их в контексте главы. потом в контексте 11-14 глав Послания, а затем в контексте всего 1-го Послания к Коринфянам. После этого их нужно рассмотреть в контексте Нового Завета и наконец в контексте всего Писания. Главная цель Павла в 1-м Коринфянам состоит в исправлении заблуждений, разрешении проблем разделения (1:10-17) и гордости (ср. 4:6, 18, 19; 5:2; 8:1-2; 13:4). Толкуя эти стихи, необходимо принимать все это во внимание. Другим важным моментом для понимания служит очевидная проблема с женщинами, сложившаяся в коринфской церкви. Павлу пришлось исправлять ее в главе 11, а затем снова в главе 14. В главах с 11 по 14 Павел сосредотачивает внимание на вопросах церковного служения. Неясно, однако, относился ли вопрос о покрытии головы (11:2-16) только к богослужебным собраниям. После вопроса о покрытии головы Павел касается проблем, которые были у коринфян в связи с Вечерей Господней (11:17-34) и духовными дарами (12), конкретно обсуждая то, насколько дар пророчества превосходнее дара языков и как эти дары следует использовать в церковном служении (14:1-25). Павел заканчивает этот раздел рассуждениями о порядке в церкви (14:26-40). Глава 13 – глава о любви – стратегически была помещена так, чтобы напомнить гордым коринфским верующим о том (ср. 1 Кор. 1:12; 4:6, 18, 19; 5:2; 8:1; 13:4) что они должны

жаждать любви вместе с верой и надеждой (13:13) более, нежели обладания сверхъестественным даром знамений (ср. 13:1-2).

В более конкретном контексте 14-й главы Павел показал коринфянам, что в церковных богослужениях они не должны злоупотреблять даром языков (ср. ст. 13-19, 27-28). Он однозначно заявил, что пророчество было высшим даром, что оно назидает церковь (ст. 1, 3, 4, 5) и что его нужно желать от всего сердца (ст. 39). С другой стороны, языки были знамением для неверующих и при неправильном использовании могли заставить верующих, незнакомых с духовными дарами, и неверующих думать, что обладающие этим даром и церковь в целом беснуются (ст. 23). После этих исправлений Павел дает указания для установления порядка на служениях в коринфской церкви (ст. 26-36), поскольку Бог (ст. 33) и Павел (ст. 40) желали, чтобы все было чинно и совершалось надлежащим образом.

В стихах 26-40 Павел дает необходимые указания для восстановления церковного порядка. Он касается трех главных вопросов: языков (ст. 27-28), пророчества (ст. 29-33а) и поведения женщин в церкви (ст. 33б-36). Стих 26 – вступительный, он является своеобразным мостиком от исправления в вопросе языков и пророчества к разделу о церковном порядке. Совершая этот переход, Павел задает вопрос: «Итак, что же, братья?» Затем он отвечает на свой собственный вопрос, говоря в конце стиха: «Все сие да будет к назиданию». Если служение в церкви не будет совершаться надлежащим образом и в требуемом порядке, люди не получат максимально возможного назидания. Как же должно было выглядеть упорядоченное богослужебное собрание в коринфской церкви? Во-первых, если во время служения, где некоторые из присутствующих имели дар языков (способность говорить на одном или нескольких иностранных языках, не известных им ранее; ср. Деян. 2:1-11), они хотели говорить на одном из этих языков, только двум или трем из них позволялось говорить и только в том случае, если при этом присутствовал человек с даром толкования языков, чтобы истолковать их. Если толкователя не было, им нужно было молчать (ст. 28). Во-вторых, если присутствовали пророки, разрешалось говорить только двум или трем из них и по мере того, как Бог давал им пророчество. Когда Бог давал одному из них пророчество, остальные должны были молчать (ст. 30). Все это следовало производить чинно, «потому что Бог не есть Бог неустройства, но мира». Так Павел в ст. 33 подвел итог всему сказанному. В-третьих, женщины, присутствовавшие на богослужебных собраниях в церкви, должны были молчать (ст. 34). Возникает вопрос: «Почему Павел сделал такое заявление?» Помня о том, что в этом разделе он продолжает исправлять злоупотребления, связанные с церковным порядком, толкование этих стихов следует продолжать в этом контекстуальном русле.

Прежде чем продолжить обсуждение слов о молчании женщин в церкви, обратите, пожалуйста, внимание на стих 33. Этот стих заканчивается словами: «Так бывает во всех церквах у святых». В некоторых переводах Библии этими словами оканчивается первая часть стиха 33, тогда как в другом переводе (NIV) эти слова стоят в начале стиха 34 и являются вступлением к стихам 34-36. В русском Синодальном переводе эти слова приведены отдельным предложением. Переводчики добавили слово «бывать», которое является ссылкой на предыдущее предложение. Имеется в виду, что «мир» должен присутствовать в церквах всех святых. Из-за разницы в переводах возникает

вопрос: «Должна эта фраза быть окончанием стиха 33 или вводной частью стиха 34?» Утверждение Павла «Бог не есть Бог неустройства, но мира» совпадает с предыдущим контекстом, в котором речь идет о пророках и людях. говоривших на языках. Но добавить к этому контексту фразу «так бывает во всех церквах у святых» – значит преувеличивать очевидное. Павлу нет смысла добавлять к предыдущему контексту. Зачем ему нужно было прибавлять это утверждение к предшествующему контексту? С другой стороны, если эта фраза стоит в начале стиха 34, как в Новом международном переводе 15, тогда все становится на свои места. В этом варианте перевод будет следующим: «Как во всех церквах у святых, жены ваши в церквах да молчат, ибо не позволено им говорить, а быть в подчинении, как и закон говорит. Если же они хотят чему научиться, пусть спрашивают о том дома у мужей своих; ибо неприлично жене говорить в церкви». Такой вывод не только приемлем в греческом тексте, он также перекликается с прежним увещанием Павла к коринфским женщинам в 1 Кор. 11:16: «А если бы кто захотел спорить, то мы не имеем такого обычая, ни церкви Божии». В обоих отрывках Апостол хотел ясно показать, что сказанное коринфским женщинам о благочестивом поведении было адресовано не только им. но и всем женшинам во всех Божьих церквах.

## Понимание отрывка (стих 34)

Трудности начинаются при истолковании стихов 34 и 35. Что значит, что женщины в церкви должны молчать и им не позволено говорить? Почему им неприлично говорить и почему они должны спрашивать дома у мужей? Как конкретизировать эти повеления и как их следует толковать сегодня?

Зачастую люди ссылаются на 1 Коринфянам 11 как доказательство того, что женщинам позволительно публично говорить на церковных богослужениях, потому что там идет речь о молящихся и пророчествующих женщинах. При этом делается предположение, что в контексте этого отрывка речь идет о собраниях церкви. Если это так, тогда эти две главы явно противоречат друг другу. Однако изучение автором 1 Кор. 11:2-16 обнаруживает отсутствие убедительных доказательств более широкого контекста, свидетельствующих о том, что речь идет о собраниях церкви. Более того, основываясь на 1 Кор. 14:34-35 и 1 Тим. 2:11-12 («Жена да учится в безмолвии, со всякою покорностью ... быть в безмолвии»), автор верит в обратное, т.е. в то, что женщинам не разрешалось руководить молитвой в церкви и/или пророчествовать публично. В Писании отсутствуют указания, что женщине когда-либо разрешалось руководить собранием церкви.

Если пророчица не использовала свой дар публично, то когда же она пророчествовала (ср. Деян. 21:9)? Подобно служению Олдамы (ср. 4 Цар. 22:14-20) и Анны (ср. Лук. 2:36-38), служение пророчицы носило не публичный характер. Пророчицы в частном порядке передавали Божье откровение тем, на кого указывал Бог. Если смотреть на все Писание и понимать библейскую роль женщин, это утверждение кажется наиболее правдоподобным. Чтобы женщина могла публично пророчествовать в церкви, она должна была занимать руководящую должность («так говорит Господь») и учить, в то время как и первое, и второе однозначно запрещено Павлом, потому что женщины должны

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> New International Version (прим. переводчика).

были «быть в безмолвии» (1 Тим. 2:12). Это совпадает с указаниями Павла относительно церковных собраний, данными им в 1 Кор. 14. Там он говорит, что позволительно говорить только двум или трем пророкам, а о пророчицах не упоминается вообще (14:29-32). Дополнительную аргументацию в поддержку этого взгляда можно найти в Ефес. 4:11-16. В этом отрывке говорится о четырех должностях, данных церкви Христом. Эти должности были нужны для снаряжения и созидания церкви Христовой (смотрите статью «Снаряжающее служение пастора и евангелиста»). Вследствие природы этих должностей занимать их могли только мужчины, потому что для исполнения всех задач, возлагаемых на эти должности, занимающие их люди должны иметь право учить и руководить всей церковью.

Согласно 1 Кор. 11, позволялось ли женщинам публично молиться в церкви? Основным вопросом, поднимаемым в 1 Кор. 11, является подчинение. В этой главе Павел говорит о высшем Божьем порядке и порядке творения, которые должны были служить основанием для подчинения и запрета женщинам руководить в церкви. Это включает в себя и руководство в молитве (смотри статью приложения «Покрытие головы женщинами»). Это ответственность мужчин (ср. ст. 8 из 1 Тимофею 2 со ст. 9-14), в частности, пастора и пресвитеров. Поэтому женщины должны молчать на церковных служениях и «быть в подчинении, как и закон говорит» (1 Кор. 14:34). А что говорит об этом закон? В Быт. 2:20 говорится, что Бог создал Еву в помощники Адаму (в этом утверждении подразумевается подчинение). В Быт. 3:16 утверждается, что из-за проклятия, хотя женщины и будут жаждать господствовать над мужьями, мужья будут господствовать над женами (также подразумевается подчинение). Итак, закон говорил о важном принципе подчинения, а не конкретно о том, может ли женщина публично говорить на религиозном собрании (ср. 1 Кор. 11:3; 14:34; Ефес. 5:22-24; Кол. 3:18; 1 Тим. 2:11, 12; Тит. 2:5; 1 Пет. 3:1-6).

#### Понимание отрывка (стих 35)

Вопрос, поднятый в 1 Кор. 14 в отношении того, почему женщины должны молчать в церкви, становится более очевидным в стихе 35. Там Павел говорит: «Если же они хотят чему научиться, пусть спрашивают о том дома у мужей своих; ибо неприлично жене говорить в церкви». Почему Павел начал говорить об этом после слов, что женщины должны молчать в церкви? Как эта фраза вписывается в контекст? В то время как стих 34 служит общим утверждением того, что женщинам не позволительно говорить в церкви и таким образом узурпировать роль, отведенную мужчинам (ср. 1 Тим. 2:12), стих 35 касается конкретной проблемы, уходящей корнями к пророкам (ст. 29-32). Павел, согласно контексту, только что закончил обсуждение служения пророков. После того, как выступал пророк, «другие» должны были делиться своим мнением по поводу сказанного: было это от Святого Духа или нет. Кем были эти «другие»? Другие пророки? Руководители церкви? Мужчины церкви? Одно из достаточно конкретных указаний на то, что здесь говорится обо всех мужчинах церкви, находится в стихе 37. Там Павел говорит: «Если кто почитает себя пророком или духовным, тот да разумеет, что я пишу вам, ибо это заповеди Господни». Павел говорил своим читателям, что если они считали себя пророками или духовными людьми, им нужно было высказать мнение о том, что было написано в этом Послании. Так поступая они бы узнали, что это

Господне повеление. Именно этим должны были заниматься «другие» после того, как говорили пророки. Обратите внимание, что Павел не высказывает предположение о том, что они могли быть пророками или духовными людьми. Павел уверен, что если они считают себя пророками или духовными, то должны рассудить. Это более широкое утверждение дает место суждению не только для истинных пророков или духовных руководителей церкви, но для всех мужчин церкви. Следовательно, если мужчины считали себя людьми духовными, они могли поделиться своим суждением.

Как же этот процесс суждения проходил на практике? Все указывает на то, что во время церковных богослужений отводилось время для того, чтобы говорящему (т.е. пророку, пастору) можно было задавать вопросы. Именно во время обсуждения и возникла проблема, разбираемая Павлом в этом отрывке. Похоже, что женщины задавали вопросы говорящим. К такому выводу приходишь логически, если принимать во внимание тот факт, что только женщинам, а не мужчинам, было запрещено говорить в церкви. Если женщины хотели выяснить что-то из сказанного в церкви, им следовало спросить об этом дома у своих мужей. На основании этого можно сделать вывод. что в коринфской церкви сложилась такая ситуация, что женщины стали задавать вопросы пророкам и, возможно, другим проповедовавшим мужчинам о том, чему они учили. Павел сказал, что это неприлично, или, другими словами, постыдно. Это было очень строгое замечание женщинам. Павел с предельной ясностью заявил, что подобное недопустимо. Только мужчины могли выяснять вопросы, о которых говорилось на церковных служениях, выражая свое суждение.

В те времена возможность задавать вопросы была важной, по меньшей мере, по двум причинам. Первая причина состояла в том, что это помогало церкви оставаться чистой от лжеучителей. Люди могли удостовериться в том, что сказанное было от Святого Духа, особенно если говорящие претендовали на положение апостолов или пророков (ср. Деян. 13:6; 2 Кор. 11:13; 2 Пет. 2:1). Вторая причина, почему это должно было быть важным аспектом служения, заключалась в том, что большая часть Нового Завета была недоступна. Более того, большинство людей не могли позволить себе иметь даже одну книгу Ветхого Завета, не говоря уже о Ветхом Завете целиком. Только очень богатые люди могли себе позволить подобное (например, евнух-эфиоп; Деян. 8:28). Поэтому на церковных богослужениях люди получали от пророков устное откровение от Бога. Если мужчины церкви делали заключение или высказывали суждение, что все сказанное было от Бога, каждый мужчина, как глава дома, был обязан изучить, понять и преподать дома эту истину жене и детям (ср. Втор. 4:9-10; 6:4-7, 20-25; 11:18-19; Пс. 77:1-8; Ефес. 6:4; Ефес. 5:24). Кроме этого, поскольку все, происходившее на церковных богослужениях, должно было происходить в определенном порядке (1 Кор. 14:40), позволение только мужчинам задавать вопросы содействовало этому процессу. Поскольку «жена да учится в безмолвии, со всякою покорностью» (1 Тим. 2:11), ей не позволялось публично задавать вопросы говорящим.

#### Понимание дальнейшего контекста

Павел заканчивает этот раздел напоминанием, что коринфяне должны повиноваться полученному ими слову (ст. 36). Не от них произошло Слово

Божье, и не им одним оно было дано. Поэтому, если они были духовными, они должны были понимать, что слова Павла были повелениями от Бога (ст. 37). Если они не хотели признать этот факт, тогда и они не будут признаны (ст. 38). Здесь подразумевается, что они не будут признаны Богом и церковью (ср. Матф. 18:19-20; Рим. 16:17; 1 Тим. 6:3-5; 2 Фес. 3:14). Павел заканчивает главу, утверждая, что коринфские верующие, как церковь, должны желать пророчества, но при этом не запрещать говорить на языках тем, кто обладает этим даром (ст. 39). «Только все должно быть благопристойно и чинно» (ст. 40).

#### Заключительные замечания

Верующий должен понимать правильное применение этого отрывка. В контексте говорится о порядке в церкви, и Павел хотел, чтобы все в церкви происходило в определенном порядке. Одним из аспектов церковного порядка, на который обращал внимание Павел, было данное Богом повеление (ст. 34) о непозволительности женщинам говорить в церкви с позиции власти или публично задавать вопросы говорящим (таким как пророки). Это было прерогативой их мужей. Также неприлично было, чтобы женщины занимали руководящие посты в церкви. Незамужним женщинам и вдовам также не разрешалось это. Хотя у них и не было мужей, как власти над ними, они могли спросить у своих отцов или же, если это было невозможным, у других присутствовавших мужчин, но только после служения.

Сегодня в большинстве церквей во время служения отсутствует обмен вопросами и ответами между пастором и членами церкви, поэтому женщины, разговаривающие в церкви, в большей части мира не представляют собой особой проблемы. Хотя это и так, они все равно должны подчиняться мужьям как своей главе. Может ли женщина вообще говорить в церкви? В 1 Кор. 14:26 Павел сказал: «Когда вы сходитесь, и у каждого из вас есть псалом, есть поучение, есть язык, есть откровение, есть истолкование...» В словах «у каждого из вас» подразумевается присутствие всех верующих, включая женщин. Поскольку псалмы представляют собой вид поэзии и песен, то можно предположить, что женщинам разрешалось читать псалом или даже петь (ср. Ефес. 5:19; Кол. 3:16), хотя остальное из перечисленного (учение, пророчество, говорение на языках или толкование), благодаря природе каждого дара, было уделом мужчин церкви. В 1 Кор. 14 нет ничего, что запрещало бы женщинам молиться публично вне основного собрания церкви или же публично задавать вопросы на молитвенных собраниях, малых группах и т.д. В этом отрывке говорится о собрании церкви для основного богослужения (смотрите в приложении статью «Определение церкви»). Отсюда следует, что на других собраниях женщинам предоставляется больше свободы.



## ВОПРОСЫ ПРИМЕНЕНИЯ

1. Позволяет ли ваша церковь женщинам руководить какими-либо частями богослужебных собраний (т.е. быть в роли лидера поклонения, руководителя хора и т.д.)? Собираетесь ли вы внести изменения в эту практику?

2. Говорят ли женщины ненадлежащим образом на служениях вашей церкви? Как вы отреагируете на это в будущем?

3. Позволительно ли женщинам руководить молитвой в церковных служениях? Прилично ли это?

4. Принимая во внимание 1 Кор. 14:33б-35 и 1 Тим. 2:11-15, скажите, желает ли Бог, чтобы женщины были пасторами, пресвитерами или руководителями поместной церкви? Объясните свой ответ, используя эти отрывки.

Примечание: Если вашей церкви следует внести изменения относительно роли женщин, сделайте это в любви, со смирением, чтобы никого не ставить в неудобное положение. Учитывайте при этом представленную в этом пособии статью «Определение роли женщин». В глазах Божьих женщины равны мужчинам, однако им отведены разные роли и степень ответственности. Бог любит женщин и нежно заботится о них, и таким же образом должны поступать и руководители, и мужчины церкви. Женщины, как и вы, сонаследницы благодати жизни, поэтому оказывайте им честь, которую они заслуживают, «дабы не было вам препятствия в молитвах» (ср. 1 Пет. 3:7).

## ВОПРОСЫ НЕПОСРЕДСТВЕННО К МИССИОНЕРАМ И ОСНОВАТЕЛЯМ НОВЫХ ЦЕРКВЕЙ:

- 1. Очень важно закладывать такое основание новой церкви, которое было бы библейским и соответствовало Божьей воле, а не нарушало ее. Другими словами, хотя женщины должны в церкви молчать, как и было определено в этой статье, не забывайте, что они важны для церкви и ее деятельности. Что вы сделаете, чтобы избежать унижения вашей церковью женщин только из-за того, что их роль и степень ответственности отличается от мужской?
- 2. Молчание женщин в церкви идет вразрез с духом мира, в котором находится церковь. Что вы можете сделать, чтобы воспитывать у женщин вашей церкви подчинение, в то время как культура, в которой мы живем, говорит, что подобный подход устарел и более неприемлем?

3. Когда мужчины церкви живут для Христа и проявляют плод Духа, их благочестивое поведение помогает создать в церкви атмосферу, облегчающую женщинам задачу подчинения. Почему это так? Почему это важно?



## ВОПРОСЫ, ИМЕЮЩИЕ ОТНОШЕНИЕ К ЖЕНЩИНАМ:

## Определение роли женщин

### Неправильные представления

В наше время роль женщины в церкви стала предметом разногласий, конфликтов и разделений. Поэтому необходимо прояснить, что Писание говорит и чего оно не говорит по этому вопросу, что является вопросом культуры, а что – нет. Хотя, несомненно, существуют сложности в понимании некоторых отрывков, касающихся роли женщин в церкви, необходимо сделать все возможное, чтобы можно было ясно понять главные идеи. В самом начале этой статьи также следует отметить, что некоторые женщины, особенно в наши дни, безосновательно оправдывают свой выход за рамки учения Писания о своей роли в церкви. Будет справедливым отметить, что мужчины в церкви также часто преступают границы Писания в отношении роли женщин в церкви, принижая ее и налагая ограничений больше, нежели того требует Библия. Крайности ошибочны как в том, так и в другом случае!



#### Ее равность и честь

При обсуждении этого вопроса необходимо принимать во внимание слова Апостола Павла в Гал. 3:26-29: «Ибо все вы сыны Божии по вере во Христа Иисуса; все вы, во Христа крестившиеся, во Христа облеклись. Нет уже Иудея, ни язычника; нет раба, ни свободного; нет мужеского пола, ни женского: ибо все вы одно во Христе Иисусе. Если же вы Христовы, то вы семя Авраамово и по обетованию наследники». Павел хотел сказать, что во Христе все — сыны Божьи и облечены во Христа независимо от того, кто они, каков их статус в жизни, какой они расы, национальности или пола, потому что во Христе они — единое целое. В оценке верующих Бог не считает и не будет считать это важным. Писание ясно в том, что у Бога нет лицеприятия (Иов. 34:19; Рим. 2:11; Гал. 2:6; Ефес. 6:9; 1 Пет. 1:17), в том числе в отношении мужчин и женщин. Бог смотрит на сердце человека (ср. 1 Цар. 16:7; Пс. 146:10; Прит. 31:30), а не на его пол; сердце Он будет судить (ср. Иер. 11:20; Рим. 2:16; 1 Кор. 4:5; Евр. 4:12). Этого нельзя сказать о прочем Божьем творении.

Другой текст, утверждающий равенство женщин, находится в самой первой главе Библии. В Быт. 1:27 записано: «И сотворил Бог человека по образу Своему, по образу Божию сотворил его; мужчину и женщину сотворил их». Женщины, как и мужчины, созданы по тому же образу и подобию Божьему.

Они равны мужчинам и, подобно им, достойны чести как особое Божье творение. Тот факт, что женщина была создана из мужчины (ср. Быт. 2:21-22), говорит об особой общности и уникальной связи между ними (1 Кор. 11:11-12). Этого нельзя утверждать в отношении никакого другого Божьего творения.

В Своих планах Бог создал мужчину и женщину таким образом, чтобы они зависели друг от друга. В 1 Кор. 11:11-12 Павел сказал: «Впрочем ни муж без жены, ни жена без мужа, в Господе. Ибо как жена от мужа, так и муж через жену; все же — от Бога». Бог не создал мужчину и женщину, чтобы они были независимыми. Он сделал так, чтобы они зависели друг от друга. Это также прослеживается в Его замысле брака, где мужчина и женщина были созданы, чтобы стать одной плотью (Быт. 2:24; Матф. 19:5-6). В свете этого муж должен понимать, что его отношение к жене в определенном смысле означает его отношение к самому себе, потому что она составляющая часть его, а он — ее. Поэтому, исходя из замысла Божьего, нельзя расторгать этот союз и необходимо хранить его до самой смерти (Мал. 2:16; Матф. 19:6; Марк. 10:9; ср. Матф. 5:31-32; 19:3-9; Марк. 10:2-12; 1 Кор. 7:1-15).

Поскольку Бог создал женщин по Своему подобию и сделал их сонаследницами вечной жизни, Он предостерегает мужей относительно обращения со своими женами. Делает Он это через Апостола Петра: «Также и вы, мужья, обращайтесь благоразумно с женами, как с немощнейшим сосудом, оказывая им честь, как сонаследницам благодатной жизни, дабы не было вам препятствия в молитвах» (1 Пет. 3:7). Женщины-христианки достойны чести, потому что они сонаследницы благодати жизни. Тот факт, что они более слабые сосуды, не означает, что их можно использовать, злоупотреблять ими или обманывать их. Апостол Павел, обсуждая то, как Бог составил Тело Христово, говорит: «Не может глаз сказать руке: ты мне не надобна; или также голова ногам: вы мне не нужны. Напротив, члены тела, которые кажутся слабейшими, гораздо нужнее, и которые нам кажутся менее благородными в теле, о тех более прилагаем попечения; и неблагообразные наши более благовидно покрываются, а благообразные наши не имеют в том нужды. Но Бог соразмерил тело, внушив о менее совершенном большее попечение, дабы не было разделения в теле, а все члены одинаково заботились друг о друге. Посему, страдает ли один член, страдают с ним все члены; славится ли один член, с ним радуются все члены» (1 Кор. 12:21-26). Супружеские отношения отражают эту истину, поскольку муж и жена, христиане, составляют часть Тела Христова. Применительно к супружеским отношениям это означает, что, хотя женщина и является более слабым сосудом физически и эмоционально (не духовно, интеллектуально или в плане способностей), муж не должен обращаться с ней, как с чем-то негодным. Напротив, говорит Павел: 1) она нужна; 2) она заслуживает большей чести, чтобы не было разделения (между ней и ее мужем); 3) о ней необходимо заботиться; 4) страдает ли она или принимает почести, ее муж должен страдать и принимать почести вместе с ней. Если, однако, муж-христианин не обращается со своей женой подобным образом, т.е. как с немощнейшим сосудом, он будет испытывать, как сказал Петр, препятствия в молитвах. Поэтому, поскольку она более немощный сосуд, он обязан любить ее, как свое тело, питать (заботиться обо всех ее физических нуждах) и лелеять ее (обращаясь с ней с большим уважением и подчеркивая ее ценность), быть готовым даже умереть за нее (ср. Ефес. 5:25-30). Вот что значит воздавать ей честь как сонаследнице обетований во Христе, созданной по образу и подобию Божьему.

Мужчинам-христианам необходимо понять, что такие отрывки как Рим. 12:10, Гал. 5:13, Фил. 2:3-4, Ефес. 4:2 и 5:21 и 1 Пет. 2:17 говорят не только о том, как мужчины должны относиться к мужчинам или же как женщины должны относиться к мужчинам, но также и о том, как мужчины должны относиться к женщинам, включая своих жен. Пресвитеры церкви должны помнить, что они обязаны быть примером для церкви (1 Тим. 4:12; 1 Пет. 5:3), а это включает и то, как они любят своих жен и обращаются с ними. Другие будут следовать их примеру. Поэтому во Христе все верующие равны, хотя и имеют различные роли и обязанности.

### Ограничения в доме

Бог установил определенные ограничения, касающиеся отношений между мужем и женой и роли женщин в церкви. Эти ограничения не следует понимать как указание на некую несостоятельность женщины в вопросах духовности, интеллекта и/или каких-либо других способностей. Напротив, женщины, как и мужчины, могут быть очень духовными, способными, обладающими высоким уровнем интеллекта. Ограничения, наложенные на них Богом, однако, имеют место. Эти ограничения являются следствием:

- 1. Божественного порядка 1 Кор. 11:3
- 2. Порядка творения (замысел) 1 Тим. 2:13
  - а. Женщина была создана помощником Быт. 2:18
  - б. Она более немощный сосуд 1 Пет. 3:7
  - в. Она была создана, чтобы рожать, вскармливать и растить детей ср. Быт. 3:16; 1 Тим. 2:9; 5:14; Тит. 2:4-5
- 3. Ее искушения (сатаной) 1 Тим. 2:14

Согласно Божественному порядку, Бог создал мужчину, чтобы он был авторитетным главой женщины (ср. 1 Кор. 11:3; Быт. 3:16). От самого начала Бог никогда не планировал, чтобы дом стал местом, где руководила бы женщина.

Божий порядок творения утверждает тот факт, что Бог создал мужчину быть главой дома. Бог сначала создал мужчину из праха земного, а затем вдохнул в него дыхание жизни (Быт. 2:7). Мужчина был сотворен первым, и поэтому Бог поставил его главой дома (Быт. 2:22; 1 Тим. 2:13; 1 Кор. 11:8-9). Бог взял у Адама ребро и из него создал женщину (Быт. 2:21-22), чтобы она была ему помощником (Быт. 2:18). «Ибо не муж от жены, но жена от мужа; и не муж создан для жены, но жена для мужа», – заявил Павел в 1 Кор. 11:8-9. По этой же причине он написал: «Жены, повинуйтесь своим мужьям, как Господу, потому что муж есть глава жены, как и Христос глава Церкви, и Он же Спаситель тела. Но как Церковь повинуется Христу, так и жены своим мужьям во всем» (Ефес. 5:22-24). Женщина должна находиться в подчинении своему мужу, поскольку он глава над ней, подобно тому как Христос – глава Церкви, и Церковь должна пребывать в подчинении Ему (Числ. 5:19, 29; 1 Пет. 3:5-6; 1 Кор. 11:3). Жена должна уважать мужа, потому что Бог поставил его главой дома. В Ефес. 5:33 Павел учит: «Так каждый из вас да любит свою жену, как самого себя; а жена да боится своего мужа». Даже если муж не обладает качествами характера, которые заслуживают уважения, жена все равно должна уважать его из-за его положения главы. Бог благословит жену, которая поступает так.

Каковы же ее ограничения в доме? Как жена, она не должна руководить домом, узурпируя власть и ответственность мужа. Проблема заключается в том, что для жены естественно желание управлять мужем. В Быт. 3:16 Бог, прокляв женщин за участие Евы в грехопадении человека, сказал Еве: «Умножая умножу скорбь твою в беременности твоей; в болезни будешь рождать детей; и к мужу твоему влечение твое, и он будет господствовать над тобою». В выражении «и к мужу твоему влечение твое» говорится о ее желании господствовать над ним. Некоторые говорят, что здесь идет речь о сексуальном влечении к нему, но контекст этого стиха и реалии жизни заставляют толковать этот стих по-иному. Другая причина состоит в том, что последняя часть стиха утверждает, что хотя жену будет влечь к своему мужу. «он будет господствовать над» ней. Возникает вопрос: кто кому будет подчиняться? Обратите внимание, что если муж безответственно относится к нуждам и руководству своей семьей, обычно эту роль берет на себя жена не только из-за необходимости, но также из-за своей природной склонности. Борьба между полами прослеживается из глубины времен, находя свое отражение и в современности.

В христианском доме, однако, многие женщины-христианки, пребывая в послушании Богу, желают подчиниться власти своего мужа. Они знают о борьбе между желанием руководить и необходимостью быть покорной женой. Поэтому в этой части дискуссии необходимо рассмотреть два вопроса. Первый таков: «Каково значение библейского подчинения?» Второй: «Что должен сделать муж, чтобы облегчить жене задачу подчинения?»

Библейское подчинение – это не вынужденное подчинение. Там, где верующие муж и жена ходят по Духу и не исполняют желаний плоти (ср. Гал. 5:16), мужу нет нужды заставлять жену подчиняться ему, а ей не нужно понуждать себя к подчинению мужу. Истинное подчинение добровольно. В действительности фраза «вынужденное подчинение» – это оксюморон, т.е. сочетание слов, называющих взаимоисключающие понятия, потому что навязанное силой повиновение не есть истинным подчинением. Такое подчинение называется рабством. Повиновение должно быть добровольным актом воли подчиняющегося, иначе это не истинное подчинение. Истинное подчинение мы видим в жизни Иисуса, Который добровольно подчинился Отцу, придя на землю, а затем взойдя на крест (ср. Фил. 2:5-8; Иоан. 10:17-18; Ис. 53:7; Евр. 10:7; 12:2). У Иисуса был выбор, и Он сделал его, подчинившись воле Отца. Поэтому, чтобы жена могла действительно подчиниться власти своего мужа, ей необходимо принять решение, что она будет повиноваться своему мужу, даже если он не является хорошим мужем, хорошим добытчиком, хорошим отцом или же человеком, которого можно уважать. Бог благословит ее за подчинение мужу. Подчиняясь такому человеку, будь он даже хорошим мужем, она должна исходить из подчинения Богу, желая угодить Ему (ср. 1 Кор. 10:31). Хотя нигде не говорится, чтобы жены были рабами, Павел увещает рабов, чтобы они подчинялись своим господам подобным образом (ср. Ефес. 6:5-7; Кол. 3:22-24). Жена, благочестиво подчиняющаяся непокорному мужу, поступая целомудренно и с почтением, вследствие своего повиновения Богу может привести мужа к покаянию (ср. 1 Пет. 3:1).

Как мужу облегчить своей жене задачу подчинения его власти? Ответ на этот вопрос дается в 5-й главе Послания к Ефесянам. Павел говорил мужьямхристианам: «Мужья, любите своих жен, как и Христос возлюбил Церковь и предал Себя за нее» (ст. 25). В стихах 28-30 он добавил: «Так должны мужья любить своих жен, как свои тела: любящий свою жену любит самого себя. Ибо никто никогда не имел ненависти к своей плоти, но питает и греет ее, как и Господь Церковь, потому что мы члены тела Его, от плоти Его и от костей Его». Если муж-христианин любит свою жену, то, следуя этому примеру, подчиняться ей будет значительно легче. Почему? В 1 Иоан. 4:18 утверждается: «В любви нет страха, но совершенная любовь изгоняет страх, потому что в страхе есть мучение. Боящийся несовершен в любви». Если женщина знает, что муж понастоящему любит ее так, как Христос возлюбил церковь, любит как свое собственное тело, питает и лелеет ее и готов даже умереть за нее, такому мужу ей не страшно будет подчиниться. Он будет относиться к ней не с жестокостью (подвергая ее наказанию), а с любовью, как описывается в Ефесянам 5 и 1 Коринфянам 13. Такому мужчине женщина подчинится с готовностью.

# Ограничения в церкви

В Писании Бог оговорил определенные ограничения и в отношении роли женщин в церкви. Эти ограничения не следует понимать как некую несостоятельность в отношении ее духовности, интеллекта и/или каких-либо других способностей. Женщины, равно как и мужчины, могут быть очень духовными, высокоинтеллектуальными и талантливыми людьми. Ограничения, наложенные на них Богом, однако, все же имеют место.

В 1 Тим. 2:11-12 Павел говорит: «Жена да учится в безмолвии, со всякою покорностью; а учить жене не позволяю, ни властвовать над мужем, но быть в безмолвии». В этой же главе Павел приводит две причины, почему женщине непозволительно учить или господствовать над мужчиной. Первая причина — Божий порядок творения. Павел говорит об этом в стихе 13: «Ибо прежде создан Адам, а потом Ева». Как уже говорилось ранее, женщина была образована из мужчины и сотворена, чтобы быть ему помощником. Именно по этой причине женщина находится в подчинении ему. Об этом же Павел говорил и коринфянам: «Ибо не муж от жены, но жена от мужа; и не муж создан для жены, но жена для мужа» (1 Кор. 11:8-9). По этим трем причинам женщина не должна господствовать над мужчиной и учить его; но в стихе 11 говорится: «Жена да учится в безмолвии, со всякою покорностью…» (Смотрите статью «Женщины в церкви»).

Вторая причина, почему женщинам непозволительно «учить... властвовать над мужем, но быть в безмолвии», является результатом обольщения Евы. В стихе 14 Павел говорит: «И не Адам прельстившен; но жена, прельстившись, впала в преступление». Поскольку Ева прельстилась, т.е. была обманута (как представитель всех женщин), женщины не имеют права учить или властвовать над мужчинами. Адам, с другой стороны (как представитель всех мужчин), был сотворен первым и не прельстился, поэтому мужчинам позволительно учить мужчин, женщин и детей и иметь власть над ними. Было ли это просто приговором, объявленным женщинам? Говорит ли это о том, что в женской природе есть склонность, которая не позволяет женщине занимать

такую должность? Или же есть и другие причины? Можно только догадываться. Но какой бы ни была причина, это ограничение было возложено на нее Богом.

Как уже дважды было сказано ранее, здесь не идет речь о женской духовности, интеллекте или способностях. Женщины занимают важное место в плане и творении Божьем. Павел детально обсуждает это в стихе 15, когда говорит об очень важной роли женщин в Теле Христовом. Вот что он говорит: «Впрочем спасется через чадородие, если пребудет в вере и любви и в святости с целомудрием». Ключом к этому стиху служит греческое слово, переведенное здесь как «спасется» или «сохранится». Это слово, содержащее идею перемещения человека из негативного состояния или ситуации в положительное состояние безопасности, восстановления, защиты и т.д., может быть также переведено как «восстановить», «исцелить», «быть целостным». Поэтому следует определиться, какой смысл Павел вкладывал в это слово в данном контексте.

Рассматривая контекст, необходимо принять во внимание, что в стихе присутствует условие. Условие таково, что женщина будет спасена через рождение детей, «если» пребудет в вере, любви и святости (святой жизни), проявляя сдержанность (самоконтроль). Обобщая эти четыре характеристики, можно с уверенностью сказать, что они отражают черты характера благочестивой женщины. Поэтому «если» женщина благочестива, то (предполагая, что она христианка) Павел утверждает, что она «спасется через чадородие».

Возникает вопрос: каким образом она будет сохранена или спасена через рождение детей? Если судить по контексту этого отрывка, а также принимать во внимание другие увещания, обращенные к женщине в Библии (ср. Быт. 3:16; Прит. 31:27-29; 1 Тим. 5:10, 14; Тит. 2:4-5), то лучше всего подходит другой, но в то же время приемлемый перевод этого греческого слова – «усовершится» или «обретет целостность, полноту». Таким образом. благочестивая женщина «усовершится» или «обретет полноту» посредством рождения детей. Такое понимание стиха, принимая во внимание контекст всего отрывка, позволяет толковать слова Павла в том смысле, что приоритетом благочестивой женщины является не учение или главенство над мужчиной, а материнство. Это облекает ее честью, славой и достоинством, что говорит о ее значимости. Не занимая влиятельного положения в церкви, она занимает очень влиятельное положение в плане Божьем в своем доме. Именно там перед ней открываются возможности повлиять на церковь, грядущее поколение, общество и мир – посредством свидетельства и влияния, которое будут оказывать ее дети. Посредством своего влияния эта благочестивая женщина может готовить будущих пасторов, пресвитеров, миссионеров, диаконов, диаконис и других благочестивых и влиятельных людей, способных воздействовать на мир во имя Христа. Но если она не живет благочестиво, то не сможет усовершиться через рождение детей, потому что не будет удовлетворена своей предначертанной Богом ролью. Она будет жаждать большего, может быть, возможности стать пастором или пресвитером церкви, желая заполучить должность и влияние в этой сфере служения больше, нежели исполнить Божью волю. Верно исполняя возложенные на нее Богом обязанности, она достигнет совершенства и обретет свое достойное место в Теле Христовом. Также обратите внимание на то, что если семья – не приоритет для матери, для кого же она станет приоритетом? Тревожно

становится, когда начинаешь думать обо всех силах в мире, стремящихся привлечь внимание семьи и желающих повлиять на нее посредством своей безбожной философии и обольщения. Если семья не будет приоритетом женщины, она станет приоритетом для кого-то другого. Вопрос: для кого?

А как насчет незамужней женщины или замужней, у которой нет детей? Как они могут осознать значимость в отношении своей роли в плане Божьем? Хотя разбираемый нами отрывок и не касается этого вопроса, автор считает, что этого можно достигнуть двумя путями. Если речь идет о незамужней женщине, она может полностью посвятить себя делу Божьему, подобно Анне пророчице (Лук. 2:36-37). Павел сам сказал, что человеку лучше оставаться безбрачным, чтобы можно было всецело отдать себя Богу (ср. 1 Кор. 7:8, 32-35). Замужней женщине, которая не имеет или не может иметь детей, с мужем можно подумать об усыновлении ребенка. Посредством этого они любовью Христа и Евангелием смогут повлиять на воспитание брошенных детей. Другой вариант: даже будучи замужней, кроме воспитания детей женщина может посвятить большую часть своего времени служению Христу.

Некоторые толкуют 1 Тим. 2:9-15 с культурной точки зрения, но проблема с таким подходом состоит в том, что женщины не должны учить или властвовать над мужчинами не из-за культуры времени Павла, а по причине порядка сотворения и грехопадения человека, которые произошли за тысячи лет до написания Павлом этих слов. Это вопрос не культуры, а власти, авторитета. Вопрос формулируется таким образом: «Желают ли женщины, да и мужчины, принять авторитет Слова Божьего, Его предопределенного порядка творения и Его ограничений, наложенных на женщину в результате греха Евы?» На самом деле проблема роли женщины в церкви настолько же проста, насколько просты эти две причины, приведенные Павлом. И хотя феминисты и их сторонники пытаются привести доводы в поддержку того, что авторитет этого отрывка не применим к современной церкви в той же мере, в какой это было во дни Павла, но это не так. Потому что мужчины и женщины, которые будут верны в сферах служения, предназначенных для них Господом, преуспеют и будут вознаграждены Богом за свою верность. Этого не случится, если они вступят в сферы, не предназначенные для них. 16

## Ее права

\_

Хотя для женщин имеются некоторые ограничения, в Теле Христовом у них есть много возможностей, чтобы проявить свой духовный дар, таланты и способности. Ниже изложены некоторые мысли о том, как женщины могут нести служение, не нарушая учение Библии.

В рамках поместной церкви Бог создал особую роль для благочестивых женщин – это роль диаконисы (смотрите статью «Определение ролей руководителей церкви»). Диакониса, подобно своему коллеге мужского пола,

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> Примечание: Истины, изложенные в этом отрывке, применимы к Прискилле, которая была одаренной и посвященной женщиной (ср. Рим. 16:3-5) и учителем (ср. Деян. 18:26). Она вместе со своим мужем совершала служение в Ефесской церкви (ср. Деян. 18:18-19), где пастором был Тимофей (ср. 1 Тим. 1:3; 2 Тим. 4:12) и для которого эти истины были написаны (д-р Марк Сосси; Руководитель факультета и профессор богословия Киевской богословской семинарии, Киев, Украина).

диакону, есть служитель церкви. В рамках этой должности она может служить в церкви в разных качествах, определенных пресвитерами. Единственное ее ограничение состоит в том, что она не может учить мужчин или властвовать над ними.

В Писании встречаются примеры некоторых очень благочестивых женщин, служивших в этой роли. Фива (Рим. 16:1-2) была служительницей церкви и помощницей многих. Прискилла, рисковавшая своей жизнью ради других (Рим. 16:3-4), знала Слово, была способна учить других (Деян. 18:24-26) и открывала свой дом для собраний церкви (1 Кор. 16:19). Анна была еще одной благочестивой служительницей в храме (Лук. 2:36-37) и, будучи вдовой, служила там день и ночь, подвизаясь в посте и молитве. Каждая из этих женщин упомянута в вечном Божьем Слове за свою любовь к Богу, выражавшуюся в служении Ему. В наши дни женщины также имеют много возможностей для служения.

Хотя женщинам и непозволительно учить мужчин и властвовать над ними, у них нет никаких ограничений в том, чтобы учить других женщин и детей и руководить ними. Более того, в Тит. 2:3-5 Павел наставлял пожилых женщин учить молодых: «Чтобы старицы также одевались прилично святым, не были клеветницы, не порабощались пьянству, учили добру; чтобы вразумляли молодых любить мужей, любить детей, быть целомудренными, чистыми, попечительными о доме, добрыми, покорными своим мужьям, да не порицается слово Божие». Поэтому женщины могут проводить библейские уроки, вести воскресную школу, детские клубы, быть докладчиками на конференциях и др. Они могут внести значительный вклад в служение церкви. Эти служения могут принести большие благословения.

Ниже перечислены служения, в которых могут участвовать женщины, хотя на этом список не исчерпывается:

- Благовестие
- Межкультурный миссионер (доктор, медсестра, учитель, благовестник)
- Помощь в организации новых церквей
- Перевод Библии
- Пилот-миссионер
- Женские служения
- Детские служения
- Душепопечительство
- Преподавание в христианской школе
- Предоставление своего дома для собраний церкви, изучения Библии или организации новой церкви
- Секретарь церкви
- Музыкальное служение
- Служение в больнице
- Тюремное служение
- Служение в сиротских приютах
- Церковный библиотекарь
- Уборка церкви
- Создание/чтение стихов в церкви
- Написание для женщин и детей материала для личного хождения с Богом

- Написание книг для женщин и детей
- Написание сценариев или участие в театральных постановках
- Служение гостеприимства
- Служение молитвы и поста
- Компьютерное служение для церкви (буклеты, литература, звукозапись)

## Вне дома

Должна ли деятельность женщины-христианки ограничиваться только работой по дому? Нет, не должна. Наряду с этим, поскольку быть матерью – это главная роль женщины, семья должна быть ее главным приоритетом (об этом будет больше сказано в следующем подразделе). Незамужние женщины, с другой стороны, на которых не лежит ответственность за семью, имеют множество возможностей для работы, посредством которой могут выразить себя и свою веру в мире.

Иногда обстоятельства складываются таким образом, что замужним женщинам приходится работать вне дома. Это может быть вызвано смертью или тяжелым заболеванием мужа, разводом, сложной экономической ситуацией, пьянством мужа и др. Подобные причины могут существенно усложнить жизнь для нее (и ее семьи), потому что ей нужно будет заботиться о семье и при этом поддерживать ее материально. Это потребует от нее серьезных затрат времени, сил и энергии. Если, кроме других своих обязанностей, она пытается еще и в церкви служить, такая нагрузка может оказаться для нее чрезмерной. Именно здесь и необходимо участие церкви, чтобы с любовью и пониманием постараться помочь женщинам в таких ситуациях. Как сказал Апостол Павел в 1 Кор. 12:26, «страдает ли один член, страдают с ним все члены; славится ли один член, с ним радуются все члены».

А как насчет замужней женщины, которой не приходится преодолевать сложные ситуации, подобные описанным? Должна ли она ограничивать себя лишь попечением о семье? Если посмотреть на добродетельную жену из 31-й главы Притч, то можно увидеть очень предприимчивого человека. Там речь идет о женщине, которая заботится о своей семье и ее нуждах (ст. 15, 21-22, 27), но при этом находит и другие возможности, чтобы помочь своему мужу обеспечивать их семью (ст. 13-14, 16-19, 24). Не ограничиваясь этим, она служит нуждам других (ст. 20), будучи женщиной веры и благочестия, восхваляемой за свои добродетели (ст. 25-26, 28-31). Она прекрасная жена, всегда ищущая блага своему мужу (ст. 10-13), всячески содействуя тому, чтобы ее муж был известным и уважаемым человеком в своих кругах (ст. 23). Хотя жена прежде всего должна заботиться о своем муже и детях, перед ней также открыты все возможности наряду с мужем работать для обеспечения семьи, но при условии, что это будет не во вред семье или того будут требовать сложившиеся обстоятельства.

## Самая важная роль

Как было сказано выше, женщина обладает многими правами в Теле Христовом. В 1 Тим. 2:15 говорится о материнстве как самой важной роли женщины в Теле Христовом. (Мы не станем углубляться в рассуждения, поскольку 1Тим. 2:15 ранее уже рассматривалось в этой статье). Эту важную роль женщины в доме Павел обсуждает также в двух других отрывках. В 1 Тим. 5:14 он говорит: «Итак я желаю, чтобы молодые вдовы вступали в брак, рождали детей, управляли домом и не подавали противнику никакого повода к злоречию». Затем в Тит. 2:3-5 он добавляет: «Чтобы старицы также одевались прилично святым, не были клеветницы, не порабощались пьянству, учили добру; чтобы вразумляли молодых любить мужей, любить детей, быть целомудренными, чистыми, попечительными о доме, добрыми, покорными своим мужьям, да не порицается слово Божие». Обращаясь к женщинам в этих отрывках, Павел акцентирует внимание на их главной роли: быть дома и заботиться о своих семьях. Если женщина хорошо справляется с этими обязанностями, своим поведением она не будет порицать Слово Божье. Роль матери чрезвычайно важна и способна оказать огромное влияние на жизнь ее семьи, а также жизнь тех, кто видит, как она повинуется Слову Божьему и живет для Господа.

#### Ее важность

Еще одно соображение относительно важности женщины в Теле Христовом касается того, как Бог создал их и ценит их в Слове Божьем.

Женщина имеет особенную природу. Ее характеризуют следующие черты:

- Bepa
- Надежда
- Любовь
- Доверие
- Нежность
- Забота
- Воспитание

Эти черты характера очень важны в глазах Божьих. Это также черты, делающие женщину тем, кем она есть. Это черты, которые привлекают мужчин в женщинах и притягивают их.

Размышляя над важностью женщин в Библии, важно помнить, что женщина родила нашего Спасителя, что женщины были первыми, кому ангелы сказали о воскресении Иисуса (ср. Матф. 28:1-7), и первыми, кто увидел воскресшего Христа (ср. Матф. 28:8-10). Женщины странствовали с Иисусом и поддерживали Его материально (Лук. 8:1-3). Они следовали за Ним до Голгофы, служили Ему и оставались с Ним во время Его величайшей нужды (ср. Матф. 27:55-56), тогда как ученики покинули Его и бежали (ср. Матф. 26:56), а один из них даже отрекся от Него (ср. Матф. 26:69-75). Мария, мать Иисуса, снискала благосклонность у Бога (Лук. 1:28-30), верою приняв слова ангела, говорившего к ней (Лук. 1:38), став таким образом матерью Спасителя мира (Лук. 1:31-33). Когда в Израиле не было благочестивых мужчин, доверявших Богу, вера пророчицы Деворы принесла победу Израилю (ср. Суд. 4:8-10, 14) (смотрите в приложении статью «Девора»). В Евреям 11, где перечислены герои веры, упомянуто несколько женщин: Сара (ст. 11), Иохаведа, мать Моисея (ст. 23), Рахав (ст. 31) и другие (ст. 35).

Хотя женщины в плане Божьем играют роль отличную от роли мужчин, в глазах Божьих они ничем не меньше (Гал. 3:28). Подобно мужчинам, они могут внести большой вклад в служение церкви. Их влияние исходит от их веры, распространяющейся на семью, церковь и общество, в пределах их сфер влияния.



# ВОПРОСЫ ПРИМЕНЕНИЯ:

| 1. | Какую позицию относительно женщин в церкви занимают ваши пастор и пресвитера? Относятся ли они к ним с уважением как к равным? Если «нет», то как, по вашему мнению, к ним относятся?                                                                                                      |
|----|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 2. | Как вы и руководители вашей церкви обращаются со своими женами? Показываете ли вы хороший пример для других мужчин в церкви? Как вы можете стать лучшим примером?                                                                                                                          |
| 3. | К женщинам необходимо относиться как к более немощным сосудам, т.е. мужчины в церкви должны относиться к ним с нежностью и уважением. Происходит ли это в вашей церкви? Если «да», то как? Если «нет», в чем, по вашему мнению, в вашей церкви проявляется недостаток уважения к женщинам? |
|    | • • •                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|    | •                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 4. | Понимают ли мужчины вашей церкви разницу между ролью женщины в церкви и ее положением во Христе? Как бы вы объяснили эту разницу?                                                                                                                                                          |
|    |                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 5. | Если в ваших домах и церкви с женщинами обращаются не по-библейски, что необходимо изменить в вашей церкви? С кого должны начаться эти изменения?                                                                                                                                          |

| 6.  | что в вашей церкви можно сделать, чтобы поднять статус женщин до библейского уровня? Ниже перечислите ваши идеи.                                                                                                                                                                  |
|-----|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|     | • • • • • • • • • • • • • • • • • • •                                                                                                                                                                                                                                             |
| 7.  | Какие служения вашей церкви направлены на помощь женщинам церкви?  • • • • •                                                                                                                                                                                                      |
| 8.  | Какие служения вашей церкви направлены на помощь женщинам в вашей местности?  • • • • • •                                                                                                                                                                                         |
| 9.  | Какие служения ваша церковь организует, чтобы помочь женщинам, чьи мужья страдают от алкоголизма, или тем, которые были оставлены своим мужьями или страдают от жестокого обращения с ними со стороны мужей Как ваша церковь практически помогает изменить ситуацию в этих семьях |
| 10. | Какие возможности ваша церковь предоставляет женщинам для использования своих духовных даров для служения в Теле Христовом?  • • • • • • • • • • • • • • • • • •                                                                                                                  |

| 11. | Стоит ли ваша церковь на библейской позиции в понимании роли женщины в церкви? Есть ли в вашей церкви женщины, занимающие должности, которые они не должны занимать? Если «да», о каких должностях идет речь?  •                                                                                 |
|-----|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 12. | Есть ли в вашей церкви женщины, которых не допускают до служения в сферах, где им позволительно служить? Если «да», о каких должностях идет речь?                                                                                                                                                |
|     | •                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|     | •                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|     | •                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 13. | Если позиция вашей церкви не отражает библейское представление о роли женщин, что можно сделать, чтобы изменить это? Перечислите ваши идеи.                                                                                                                                                      |
|     | •                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|     | •                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|     | •                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|     | •                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|     | •                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|     | ОПРОСЫ НЕПОСРЕДСТВЕННО К МИССИОНЕРАМ<br>ОСНОВАТЕЛЯМ НОВЫХ ЦЕРКВЕЙ:                                                                                                                                                                                                                               |
| 1.  | Начиная новую церковь, вы имеете возможность заложить библейское основание для понимания роли женщин в вашей церкви, соответствующее Писанию. Определите ниже, что позволительно, а что непозволительно делать женщинам в поместной церкви. Для подтверждения своей позиции используйте Писание. |
|     | ПОЗВОЛИТЕЛЬНО                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|     | •                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|     | •                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|     | •                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|     | •                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|     | •                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|     | •                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|     | •                                                                                                                                                                                                                                                                                                |

|    | НЕПОЗВОЛИТЕЛЬНО  • • • • • • • • • • • • • • • •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|----|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 2. | Какую честь вы можете оказать женщинам как сонаследницам благодатной жизни (1 Пет. 3:7), чтобы они пользовались должным уважением в своих семьях и в церкви?                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 3. | Дайте определение библейскому подчинению. Помните, пожалуйста, что женщины должны подчиняться своим мужьям, а мужья должны подчиняться друг другу (Рим. 13:1-5; 1 Кор. 16:16; Евр. 13:17; 1 Пет. 2:13; 5:5). Поэтому подчинение предназначено не только для женщин, но и для мужчин. Давая ответ на заданный вопрос, принимайте во внимание Гал. 3:28, Ефес. 5:21-30, Фил. 2:3-4, Кол. 3:18, Тит. 2:5 и 1 Пет. 3:1-7. Как вы сможете сделать это учение частью церкви, чтобы оно стало приемлемым как для мужчин, так и для женщин? |
| 4. | Женщины могут выполнять в церкви важные обязанности, однако дом – их самая важная роль. Что вы сделаете в своей церкви для поощрения материнства и осознания того факта, что служение женщины своей семье важно для церкви в настоящем и будущем?                                                                                                                                                                                                                                                                                   |

5. В наши дни церкви женщинам часто позволяют занимать руководящие должности, непозволительные для них с точки зрения Библии. Руководство церкви может позволять это, потому что мужчины церкви не выполняют этих обязанностей. Что вы сделаете, закладывая основание вашей церкви, чтобы подобного однажды не случилось с вами?

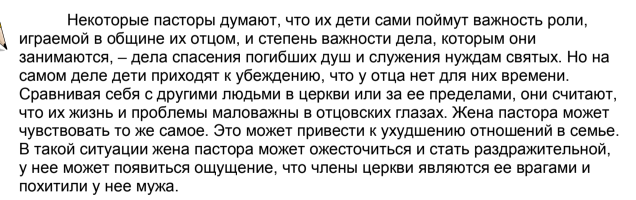


# ПАСТОР:

# Семья пастора

# Семья пастора

Семья пастора — самое важное служение, которым он занимается! Однако слишком часто его семья занимает далеко не первое место. До нее очередь доходит последней, после того как пастор послужил уже всем другим людям в церкви. Часто случается так, что о недостойном поведении или двойной жизни детей пастора, живущих греховной жизнью за его спиной, становится известно в церкви и за ее пределами. Обычно это свидетельствует о том, что в семье детьми никто не занимался, что на первом месте были другие люди и/или вещи. Заметьте, хотя эта статья посвящена семье пастора, то, о чем говорится здесь, применимо и к другим пресвитерам церкви. В этой статье речь идет о пасторе, потому что он самый видный служитель в церкви и за ее пределами.



## Нужды семьи пастора

Пастору никогда не следует забывать, что у его жены и детей также есть нужды. Они нуждаются в его времени, в его любви и внимании, а не в остатках и объедках, падающих со стола. Пастор должен помогать своей жене, когда ей нужно что-то сделать по дому или когда ей просто хочется, чтобы кто-нибудь ее выслушал и побыл рядом. Ему нужно находить время, чтобы бывать на спортивных состязаниях или школьных мероприятиях, в которых участвуют его дети; разговаривать с ними и находиться рядом, будучи всегда готовым выслушать все, чем они захотят поделиться. Когда пастор делает все это, его

жена и дети будут знать, что они важны в его жизни, что они любимы и о них заботятся. В таком случае они будут более готовы к тому, чтобы пойти на определенные жертвы, когда он будет должен уехать куда-то для решения неотложных вопросов.

Пастору, который ничего не вкладывает в свою семью с самого начала, в конце придется заплатить огромную цену. Тот, у которого нет порядка в семье, согласно словам Апостола Павла, недостоин быть пастором (1 Тим. 3:4-5; Тит. 1:6). Это вовсе не означает, что пастор, его жена и дети совершенны. Это означает, что его семья прочна, управляема и следует за Богом. Если пастор не в состоянии управлять своей семьей, то ради семьи и церкви он должен оставить занимаемую должность и направить все свои усилия на то, чтобы любить семью и вернуть ее к библейски правильному состоянию. Наведение порядка в семье не должно совершаться насильно или при помощи таких фраз. как: «Мне приходится из-за тебя бросать служение! Наведи порядок в своей жизни и слушай меня!» Это может привести к еще большей проблеме. Они действительно прислушивались, но не к его словам, а к поступкам. Вместо этого пастору нужно вкладывать свою жизнь в жизни членов семьи, проявляя к ним любовь. Гораздо легче ежедневно уделять время, необходимое для построения правильных отношений, нежели пренебрегать этим, а затем, если станет совсем плохо, бросаться спасать ситуацию, когда может быть уже слишком поздно. Подобное поведение далеко от благочестия и несправедливо по отношению к жене и детям пастора. Они заслуживают значительно лучшего.

# Противник семьи пастора

Пастору важно помнить слова Апостола Петра, сказавшего: «Трезвитесь, бодрствуйте, потому что противник ваш диавол ходит, как рыкающий лев, ища, кого поглотить» (1 Пет. 5:8). Пастор и его семья попадают в категорию людей, которых сатана изо всех сил старается поглотить. Если ему удастся разрушить их, для него это большое достижение. Сатана может прибегать к самым различным уловкам. Он может вовлечь детей пастора в такие грехи, как пьянство, курение, наркотики, порнография, секс, безбожная музыка и проч. Он может посеять разногласия между пастором и его женой, чтобы они не могли ладить друг с другом, но постоянно ссорились, и из их дома исчезли мир и согласие. Как часто можно услышать истории о пасторе или даже его жене, заводивших роман с кем-либо из церкви и совершавших прелюбодеяние? До боли часто. Причина, почему сатана направляет свои атаки особенно на пастора и его семью, состоит в том, что, если ему удастся разрушить и дискредитировать их, он сможет негативно повлиять на церковь и ее свидетельство перед обществом. Это может заставить людей усомниться в утверждениях и силе Евангелия. Что же можно сделать, чтобы защитить пастора и его семью?

## Отношения пастора с Богом

Пастору следует прилагать все усилия для близкого хождения с Богом. Эти отношения наиболее приоритетны для него. Если они нарушены, будут нарушены и все остальные аспекты его жизни (Иоан. 15:5). Поэтому пастору необходимо: 1) иметь личное время для изучения Библии и молитвы,

предпочтительно в начале каждого дня; 2) регулярно заучивать стихи из Библии на память; 3) исследовать Божье Слово и применять изученное в своей жизни; 4) общаться с другими верующими-единомышленниками; и 5) служить Богу, исходя из правильных мотивов, а не просто для получения места, где можно иметь авторитет и власть или даже наживаться материально (1 Тим. 3:3; 1 Пет. 5:2). Если у пастора нет живых и растущих отношений с Богом, в его духовной жизни также будут отсутствовать жизнь и рост. Это отрицательно повлияет на его отношения с Небесным Отцом и, в конечном счете, на семейные отношения. (Смотрите статью «Духовные дисциплины»).

# Отношения пастора с женой

Другой аспект семейной жизни, который следует защищать пастору, — это его отношения с женой. Отрывок, который больше всего говорит об этих отношениях, находится в 5 главе к Ефесянам. Хотя мужчины часто любят концентрировать свое внимание на стихах 22-24 (подчинение жены мужу), они склонны забывать важность стихов 25-33. Интересно отметить, что в этом отрывке (ст. 22-33) три с половиной стиха и два повеления обращены к женам и восемь с половиной стихов и 4 повеления — к мужьям. В то время как жена должна подчиняться (ст. 22-24) и уважать своего мужа (ст. 33), муж должен: 1) жертвенно любить свою жену (ст. 25-28, 33); 2) питать ее (ст. 29); 3) лелеять (греть) ее (ст. 29); и 4) прилепляться к ней (ст. 31).

Как же пастор должен выполнять эти повеления? Свою жену он должен любить, как сказано в 1 Кор. 13:4-7. Если он не любит свою жену, тогда неважно, насколько велик он как проповедник или учитель, потому что он не что иное, как «медь звенящая или кимвал звучащий» (1 Кор. 13:1). Вдобавок, если он не любит ее как должно, то неважно, насколько хорошо он знает Слово Божье или насколько он великий муж веры, потому что перед Богом он -«ничто» (1 Кор. 13:2; ср. Иак. 1:21-25). Более того, если он не любит жену так, как говорится в этом отрывке, не имеет значения, насколько щедро он жертвует нищим. Умаляется даже его готовность принять мученическую смерть за Господа, потому что эти поступки не принесут ему никакой пользы (1 Кор. 13:3). Следовательно, любовь должна пребывать превыше всего. Любовь эта, как одна из сторон плода Духа, должна проявляться совместно с другими сторонами этого плода, такими, как «любовь, радость, мир, долготерпение, благость, милосердие, вера, кротость, воздержание» (Гал. 5:22-23). Эти грани веры пастора должны демонстрироваться всегда и перед всеми людьми, особенно в отношении его семьи. Часто таким отношением пренебрегают и забывают о тех, кого пастор должен любить больше всего, – о жене, ставшей его спутником посредством завета (Мал. 2:14), и детях, плоде этого союза. Поэтому «также и вы, мужья, обращайтесь благоразумно с женами, как с немощнейшим сосудом, оказывая им честь, как сонаследницам благодатной жизни, дабы не было вам препятствия в молитвах» (1 Пет. 3:7). «Все вы, во Христа крестившиеся, во Христа облеклись. Нет уже иудея, ни язычника; нет раба, ни свободного; нет мужского пола, ни женского: ибо все вы одно во Христе Иисусе» (Гал. 3:27-28). Следовательно, к жене необходимо относиться как к сонаследнице во Христе и соучастнице одной плоти.

Пастор должен заботиться о свое жене. Он должен обеспечивать ее всем необходимым, то есть одеждой, пищей, лечением и т.д. Обратите,

пожалуйста, внимание, что восполнение физических нужд своей жены — это, главным образом, его обязанность, а не ее, хотя она может помогать ему в этом деле (ср. Прит. 31:13-16). Он должен также лелеять («греть» — Синод. перевод) ее. Это слово означает, что жену нужно нежно любить и ценить как драгоценный дар, ибо именно таковым она и является — подарком от Бога (ср. Прит. 18:22). Как обычно заботятся о драгоценном даре? Его тщательно берегут, осторожно с ним обращаются, уважительно и трепетно относятся к нему, предохраняя и любя его. Так и пастор или любой другой мужчина должен лелеять свою жену.

Вступив в брак, муж становится с женой одной плотью. Хотя их союз — этот акт взаимной привязанности, — заключается однажды, в начале брака (Быт. 2:24), он также является началом процесса. Поэтому двое сочетавшихся никогда не должны разлучаться (Матф. 19:6; Марк. 10:8-9). Пастор должен твердо решить, что никогда не будет разводиться со своей женой, но будет продолжать прилепляться к ней и в радости, и в печали<sup>17</sup>.

Каждая супружеская пара должна стремиться к тому, чтобы работать как одна команда и дополнять друг друга, каждый используя свои сильные стороны и помогая другой стороне в слабых сторонах. Это значит позволять сильным сторонам вашей жены восполнять то, в чем слабы вы. Для некоторых мужчин это может показаться чем-то унизительным, но неразумен тот пастор, который не позволяет своей жене дополнять его (может быть, из-за своей гордости или близорукости). Он пренебрегает тем, кого Бог приготовил ему в помощницы (ср. Быт. 2:18) в жизни и служении. Бог, зная слабости каждого, посылает других в Теле Христовом – и жена одна из них, – чтобы они стали рядом и помогли ему (ср. 1 Кор. 12:20-25). Правильно и мудро действуйте с женой, данной вам Богом!

## Отношения пастора со своими детьми

Еще один аспект семейной жизни, который следует защищать пастору, это его отношения со своими детьми. Наряду с женой, дети также являются благословением и даром от Господа (Пс. 126:3). Относясь к ним как к дару, пастор должен помнить, что его отцовская обязанность заключается в воспитании детей в соответствии с Божьими принципами, для того чтобы они вели упорядоченную жизнь (1Тим. 3:4), характеризуемую личными отношениями с Христом, а не распутством и непокорностью (Тит. 1:6). Это воспитание должно начинаться с самого раннего детства. Писание повелевает родителям: «Наставь юношу при начале пути его: он не уклонится от него. когда и состарится» (Прит. 22:6). Слово «наставь» говорит о процессе наставления, который в контексте этого стиха начинается с первых дней жизни ребенка. Слово «путь» говорит о дороге, по которой Бог желал бы, чтобы следовало Его дитя. В Библии говорится о двух главных дорогах, по которым может идти человек: путь праведности (Прит. 1:15, 19; 2:12-15; ср. Матф. 7:14) и путь неправедности (Прит. 2:8, 20; 3:6, 23; ср. Матф. 7:13). Смысл этого стиха таков: у человека, слышащего слова Соломона, должно возникнуть желание, чтобы его дитя пошло по пути праведности. Поэтому, если вы с самого начала

\_

 $<sup>^{17}</sup>$  Единственным исключением может быть прелюбодеяние (Матф. 5:31-32) или уход неверующего (ей) супруга (супруги) из семьи (1 Кор. 7:15).

поставите ребенка на путь праведности, он не сойдет с него, даже когда состарится. Хотя из этого правила и бывают исключения, обычно правильное воспитание приводит именно к таким результатам.

Если человек желает воспитать благочестивых детей. из чего должно состоять это воспитание? Пастор должен быть примером не только для своей паствы, но и для своих детей (ср. Тит. 2:7; 1 Пет. 5:3). Служа примером, он должен прежде всего любить Бога, а затем свою жену. Видя этот пример любви к ним, дети будут чувствовать себя уверенно и спокойно и станут подражать тому, что видят и слышат. Если отношения с Богом или с женой оказываются у пастора не на должном уровне, то в конечном счете от этого пострадают его отношения с детьми и их воспитание. Он также должен быть осторожным, чтобы не спровоцировать их на гнев (Ефес. 6:4) и не раздражать их, чтобы они не унывали (Кол. 3:21). Пастор и его жена не должны воспитывать детей таким образом, чтобы это вызывало у них гнев или приводило к унынию. Это может произойти самыми различными способами, поэтому пастору необходимо следить за отношениями со своей женой и детьми, а также за тем, как они воспитывают и наказывают своих детей. Родители должны задаваться вопросом: «К чему приводят наши методы воспитания детей, наши правила и/или семейная жизнь: провоцируют ли они гнев и уныние у наших детей или помогают им возрастать в благочестии?» (Ефес. 6:4).

Еще одним важным аспектом воспитания детей является наказание. Когда ребенка наказывают, человек, делающий это, воспитывает или делает из ребенка хорошего ученика. В этом заключается конечная цель наказания. По этой причине к исправительному наказанию никогда не следует прибегать в порыве гнева или до тех пор, пока гнев не остынет. Наказание нужно совершать в любви. Когда ребенок осознает, что наказывающий его человек любит его и делает это для его же блага, исправление принимается с большей готовностью, нежели когда оно совершается в гневе. Благочестивый, любящий пастор будет наказывать своих детей, потому что в Прит. 13:25 говорится: «Кто жалеет розги своей, тот ненавидит сына; а кто любит, тот с детства наказывает его». Если детей оставляют без наказания, они остаются глупыми (Прит. 22:15) и не возрастают в зрелости, потому что наказание является сильным орудием воспитания. В некоторых случаях недостаток наказания может привести к смерти ребенка (Прит. 23:13-14). Это происходит из-за недостатка мудрости, потому что ребенок, непослушный своим родителям, укорачивает себе жизнь (Исх. 20:12; Ефес. 6:1-3). Поэтому «розга и обличение дают мудрость; но отрок, оставленный в небрежении, делает стыд своей матери. Наказывай сына твоего, и он даст тебе покой, и доставит радость душе твоей» (Прит. 29:15, 17). Более того, «наказывай сына своего, доколе есть надежда, и не возмущайся криком его» (Прит. 19:18). Вы, как глава дома, обязаны учить своих детей Божьим путям (ср. Втор. 4:9-10; 6:4-7, 20-25; 11:18-19; Пс. 77:1-8; Ефес. 6:4). Вы должны читать с ними Библию, молиться с ними, обучать и исправлять их. Ваши дети – ваши самые близкие ученики. Если вы не будете учить их, будьте уверены, их научит кто-то другой. Но вот в чем вопрос: кто будет учить их и чему они научатся?



# ВОПРОСЫ ПРИМЕНЕНИЯ:

| ט' | OTH CODITH VIIVIETIETIVIT.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|----|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 1. | Каковы ваши отношения с Господом? Ищете ли вы Его изо всех сил ежедневно и ежечасно? Является ли Иисус вашей первой любовью? Если ваши отношения с Ним не в порядке, знаете ли вы, почему? Что вы можете сделать, чтобы исправить эти отношения? К кому вы можете обратиться за помощью для того, чтобы навести порядок в этой сфере своей жизни? |
| 2. | Считаете ли вы жену и детей своим первым и самым важным служением?<br>Если «нет», почему? Объясните свою позицию, используя Писание.                                                                                                                                                                                                              |
| 3. | В каком состоянии ваши отношения с женой? Хорошо ли вы ладите? Являетесь ли вы лучшим другом для своей половины, а она для вас? Если в этом отношении не все благополучно, знаете ли вы, почему? Какой аспект проблемы может быть вашей ответственностью? Что вы можете сделать, чтобы исправить это?                                             |
| 4. | Что вы можете сделать, чтобы построить более крепкие отношения со своей женой?  •                                                                                                                                                                                                                                                                 |

|    | •                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|----|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|    | •                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|    | •                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|    | •                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 5. | Хочет ли ваша жена, чтобы вы изменились? Если «да», то в каких областях вашей жизни? Укажите их. Что вы планируете сделать, чтобы добиться изменений? Знаете ли вы книгу или человека, которые могли бы помочь вам это сделать? Может ли ваша жена помочь вам в достижении этого? |
|    | •                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|    | •                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|    | •                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|    | •                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|    | •                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 6. | Обращаетесь ли вы со своей женой так, как хотели бы, чтобы она обращалась с вами (Матф. 7:12)? Питаете ли и лелеете ее как Христос – церковь (Ефес. 5:29)?                                                                                                                        |
|    |                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|    |                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 7. | Когда в последний раз вы дарили своей жене цветы или приглашали ее на свидание? Когда в последний раз вы говорили, что любите ее, или мыли вместо нее посуду? Собираетесь ли вы сделать нечто подобное в ближайшее время?                                                         |
|    |                                                                                                                                                                                                                                                                                   |

| 8.  | Что вы делаете, чтобы защитить свои отношения с женой?                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|-----|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| •   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 9.  | Ощущаете ли вы, что вас влечет к другим женщинам помимо своей жены? Что вы делаете, чтобы бороться с такими желаниями? Есть ли у вас человек, с которым вы можете поговорить о преодолении таких желаний? Исповедали ли вы это перед Господом? Говорили ли вы об этом со своей женой? Каков ваш план действий по борьбе с этим искушением? |
|     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 10  | Каковы ваши отношения со своими детьми? Хорошо ли вы ладите с ними?                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 10. | Уважают ли они вас? Если в отношении этого не все благополучно, знаете ли вы, почему? Какой аспект проблемы может быть вашей ответственностью? Что вы можете сделать, чтобы исправить это?                                                                                                                                                 |
|     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |

| Bi<br>B       | деляете ли вы время, чтобы поговорить со своими детьми? Проявляете ли ы интерес к их жизни? Участвуете ли вы в их любимых занятиях? Сколько ремени и внимания вы уделяете им каждый день? Ниже изложите свои ысли.                                                                                                                                                  |
|---------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ВI<br>ИЗ<br>Ч | наете ли вы друзей своих детей? Что они собой представляют? Знаете ли ы их родителей? Что вы знаете об этих семьях? Оказывают ли ваши дети и х друзья положительное влияние друг на друга или же здесь необходимо то-то изменить? Если у вас есть какие-либо беспокойства, можете ли вы оговорить об этом с родителями друзей ваших детей? Ниже изложите свои ысли. |
| Tä            | ровоцируете ли вы гнев у своих детей (Ефес. 6:4), раздражаете ли вы их ак, что они падают духом (Кол. 3:21)? Если «да», что вы собираетесь делать, чтобы изменить это поведение?                                                                                                                                                                                    |
| ко<br>Ка      | акое особенное мероприятие вы можете запланировать со своими детьми, оторое могли бы провести всей семьей? Что вы можете сделать с или для аждого из своих детей, чтобы они почувствовали себя действительно юбимыми?                                                                                                                                               |

# ВОПРОСЫ НЕПОСРЕДСТВЕННО К МИССИОНЕРАМ И ОСНОВАТЕЛЯМ НОВЫХ ЦЕРКВЕЙ:

- 1. Размышляя над созданием новой церкви, считаете ли вы свои семейные отношения крепкими и растущими или же слабыми и требующими укрепления? Помните, когда начнете новое служение, сатана ударит там. где вы слабее всего. Он обрушится с нападками на вашу семью, будь она слабой или нет. Те из вас, кто собирается на служение в другой культуре, помните, что ваша адаптация там будет еще более сложной, а давление на семью будет еще сильнее. Вы должны быть подготовлены к тому, что вас ожидает впереди. Ниже оцените себя по шкале от нуля до десяти, где ноль обозначает отсутствие любых отношений, а десять – максимально крепкие отношения из возможных.
  - Каковы ваши отношения с Богом?
  - Каковы ваши отношения с женой?
  - Каковы ваши отношения с детьми?
    - Имя ребенка:
    - Имя ребенка:
    - Имя ребенка:
    - Имя ребенка:
  - Существуют ли какие-либо вопросы между вами и вашей женой, которые необходимо разрешить? Если «да», что именно вы имеете в виду? Необходимо ли вам попросить у нее прощения? Должны ли вы простить ее за что-то? Нужно ли ей попросить у вас за что-то прощения?
  - Существуют ли какие-либо вопросы между вами и вашими детьми, которые необходимо разрешить? Если «да», что именно вы имеете в

| виду? Необходимо ли вам попросить у кого-либо или у всех их       |
|-------------------------------------------------------------------|
| прощения? Необходимо ли кому-то из них исправить свои отношения с |
| вами?                                                             |
|                                                                   |

| • ИМЯ | ребенка: |
|-------|----------|
|-------|----------|

- Имя ребенка:
- Имя ребенка:
- Имя ребенка:
- Существуют ли какие-либо вопросы, которые необходимо разрешить между вашей женой и кем-либо из ваших детей или же между самими детьми?
  - Ваша жена:
  - Имя ребенка:

|    | ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|----|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|    | • Имя ребенка:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|    | • Имя ребенка:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|    | • Существует ли какой-либо вопрос в вашей семье, который вам нужно обсудить с кем-то другим, возможно с вашим пастором или другим благочестивым, доверенным человеком? Если «да», какой вопрос вам необходимо разрешить? Кто, по вашему мнению, может быть тем хорошим человеком, к которому можно было бы обратиться за помощью? Когда вы начнете работать над этим вопросом? |
| 2. | Можете ли вы предвидеть какие-либо потенциальные проблемы, которые могут появиться в будущем в результате стресса в вашей жизни или в жизни вашей жены и детей вследствие нового служения? Если «да», о чем может идти речь? Как вы начнете работать над решением этого вопроса?                                                                                               |
|    | Вы:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|    | Ваша жена:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|    | Ваш ребенок:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 3. | Если вы миссионер, читали ли вы что-либо о культурном шоке или цикле культурного шока? Считаете ли вы, что вместе с семьей готовы к тому, чтобы войти в другую культуру, начать изучать новый язык, другие обычаи и т.д.? Если «нет», как вы собираетесь приготовить к этому себя и свою семью?                                                                                |

• Имя ребенка:

- 4. Что ваша семья может сделать для поддержания или даже укрепления внутрисемейных отношений, особенно во времена сильного стресса? Определение этого уже сейчас может помочь вам, если вы переживаете стресс или духовные нападки. Обсудите это со своей женой и перечислите ниже свои идеи:
  - •
  - •
  - •
  - •
  - •
  - •



# ПАСТОР:

# НУЖДЫ ПАСТОРА

# Работа пастора

Пастор-учитель, ведущий пресвитер церкви – это человек, занимающийся очень полезным и нужным, но в то же время чрезвычайно тяжелым трудом. Во многих церквах пастор имеет столько обязанностей, что иногда может не понимать, какое же из выполняемых им дел является главным. Члены церкви не только ожидают, что в случае возникновения проблемы к пастору можно будет обратиться за помощью в любое время суток, но порой пастору приходится быть церковным дворником, сантехником, столяром, доктором, водителем, посыльным, душепопечителем, бухгалтером, сиделкой и выполнять много других обязанностей. Он должен обладать мудростью Соломона, силой Самсона, смирением Моисея, терпением Иова, умением Ноя, сердцем Давида, знанием Павла, при этом обладая способностями Иисуса совершать чудеса. Пастор должен быть тем, кем желают его видеть члены общины в данный момент. И как правило, у него есть семья, о которой нужно заботиться, и работа, на которой он зарабатывает пропитание для своей семьи. И хотя невозможно найти человека, который мог бы удовлетворить все желания каждого члена общины, зачастую церковь ожидает от пастора именно этого. Мало того, все обычно ждут, что он будет делать это почти или совсем бесплатно.



## Нужды пастора

Одной из причин возможной сложности работы пастора может быть неспособность церкви платить ему полноценную зарплату; это в том случае, если ему платят вообще. Это делает его жизнь трудной, принуждая к очень скромной жизни, к постоянным заботам о том, чтобы прокормить семью и уплатить по счетам. Церковь, плохо обращающаяся со своим пастором, не принимает в расчет важности его роли в церкви Иисуса Христа. Члены церкви также не думают о том, что однажды им придется ответить перед Иисусом за то, что они не заботились о своем пасторе лучше. Плохая поддержка (молитвенная или финансовая) с их стороны свидетельствует о недостатке уважения к нему и к его положению как их пастора. Более того, подобное отношение не соответствует позиции Писания и библейского учения по этому вопросу. В 1 Кор. 9:1-14 Апостол Павел предельно ясно сказал, что «Господь повелел проповедующим Евангелие жить от благовествования» (ст. 14). В этих стихах Павел показал коринфянам, что они должны были поддерживать его и

Варнаву (и их семьи, если таковые были), чтобы освободить их от работы вне церкви (ср. ст. 5-6). Посеяв духовное семя в жизни коринфских верующих. они должны были иметь возможность пожинать материальные ценности (ст. 4. 7. 10-11). Но вместо того, чтобы поступить правильно, коринфяне закрывали рот волу молотящему (ср. ст. 9). В другом месте Павел говорит Тимофею: «Достойно начальствующим пресвитерам должно оказывать сугубую честь, особенно тем, которые трудятся в слове и учении. Ибо Писание говорит: не заграждай рта у вола молотящего; и: трудящийся достоин награды своей» (1 Тим. 5:17-18). Пресвитеры, «достойно начальствующие» и прилежно проповедующие и обучающие, должны получать «особую» или двойную «честь». Другими словами, за свое служение они должны получать больше, чем те, кто просто выполняет необходимый минимум. Почему? Потому что «трудящийся достоин пропитания». Пастору необходимо платить за его труд, и если это происходит, у него появляется возможность посвящать делу Господнему больше времени и энергии, достигая значительно большего. Члены церкви, не жертвующие свои деньги, имущество или время для поддержания дела Господня (т.е. чтобы платить своему пастору зарплату, платить по счетам церкви, поддерживать миссионерский труд и др.). показывают, где находятся их сердца в отношении веры и Бога (ср. 2 Кор. 9:12-14).

Еще одна нужда пастора — это время, проводимое наедине с семьей. Иногда члены церкви считают, что могут обратиться к пастору в любое время, даже если возникнет незначительная проблема. Они забывают, что пастору нужно личное время, чтобы отдохнуть и побыть со своей семьей. Речь идет о чрезвычайно важном вопросе. Церковь должна защищать эти отношения, чтобы пастор и его семья не страдали от его постоянного служения другим. Пастор должен определить время, когда члены церкви не могут обращаться к нему, за исключением случаев крайней необходимости. Он должен поставить церковь в известность об этом времени и объяснить, почему оно так важно. Он должен сделать это для того, чтобы члены понимали его нужду и научились уважать его время.

Также необходимо, чтобы члены церкви молились о своем пасторе. Пастор и его семья подвергаются серьезным духовным атакам. Сатана хочет уничтожить их (ср. 1 Пет. 5:8-9), поэтому важно, чтобы они поддерживались постоянными молитвами. Пастору необходимо быть открытым и готовым постоянно делиться своими нуждами с церковью, чтобы церковь могла эффективно молиться за него и его семью. Некоторыми нуждами лучше поделиться с другими пасторами, а не со своей общиной. Поэтому пастору нужно посещать пасторские встречи, регулярно проводимые для молитвы и ободрения. Такой тип общения рекомендуем и для жены пастора.

Последняя нужда пастора рассмотрена в 1 Фес. 5:12-13: «Просим же вас, братия, уважать трудящихся у вас, и предстоятелей ваших в Господе, и вразумляющих вас, и почитать их преимущественно с любовью за дело их; будьте в мире между собою». К пастору и другим пресвитерам, прилежно трудящимся в церкви, следует относиться с уважением и любовью по причине их труда. К пастору нужно проявлять уважение и обращаться с ним хорошо. Выплата ему надлежащей зарплаты будет частичным исполнением наставлений Апостола Павла. Пожалуйста, обратите внимание, что особую

честь получают люди, заслужившие ее своим прилежным трудом (1 Тим. 5:17-18; 1 Фес. 5:12).



# ВОПРОСЫ ПРИМЕНЕНИЯ:

1. Как пастор своей церкви, делитесь ли вы своими обязанностями служения с другими пресвитерами или же считаете, что должны отвечать за все и делать все сами? Если вы не делитесь своими обязанностями, объясните, почему? Как вы собираетесь изменить это?

2. Получаете ли вы постоянную зарплату от своей церкви? Если «да», достаточна ли она для удовлетворения ваших потребностей? Если вы получаете недостаточную зарплату или же не получаете ее вовсе, что можно сделать, чтобы изменить это? Перечислите ниже несколько идей.

3. Проповедовали ли когда-либо вы или другие пресвитеры на текст 1 Коринфянам 9:1-14? Понимают ли члены вашей церкви свою ответственность перед вами?

| 4.                                                                    | Участвуете ли вы со своей женой в пасторском общении, где можете молиться и общаться с другими людьми, несущими подобное служение? Если «нет», есть ли у вас возможность присоединиться к такой группе или же организовать такую группу?                                             |  |
|-----------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|
| 5.                                                                    | Молятся ли члены вашей церкви постоянно за вас и вашу семью? Если нет, как вы собираетесь помочь им участвовать в этом жизненно важном для вас служении?                                                                                                                             |  |
| 6.                                                                    | Уважают ли и любят ли члены церкви вас как своего пастора, а также других пресвитеров церкви? Относятся ли они уважительно к вашему времени, которое вы проводите наедине с семьей? Если «нет», знаете ли вы, почему? Как это можно изменить?                                        |  |
| ВОПРОСЫ НЕПОСРЕДСТВЕННО К МИССИОНЕРАМ<br>И ОСНОВАТЕЛЯМ НОВЫХ ЦЕРКВЕЙ: |                                                                                                                                                                                                                                                                                      |  |
| 1.                                                                    | Насколько охотно вы делитесь властью с другими? Насколько легко вы смогли бы поделиться своими полномочиями с другими членами церкви? Если это трудно для вас, как бы вы могли стать человеком, которому не нужно отвечать за все в церкви, и смогли бы поделиться ответственностью? |  |

| 2. | Когда вы начнете получать зарплату от своей церкви? Как вы определите, когда должна начаться выплата зарплаты? Как вы определите, какую сумму вы должны принимать? Как вы станете готовить людей в церкви к пониманию того, что зарплата пастору – это библейское и ожидаемое дело? |
|----|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 3. | Как вы защитите время, которое вам необходимо проводить с семьей? Что вы сделаете, чтобы не истощить свои силы и способности из-за чрезмерных перегрузок в труде и требований членов церкви?                                                                                        |
| 4. | Призывайте свою церковь молиться за вас и вашу семью. Как вы будете рассказывать членам церкви об этой жизненно важной потребности?                                                                                                                                                 |
| 5. | Как вы можете воспитать у членов своей церкви уважение к руководителям церкви?                                                                                                                                                                                                      |
|    |                                                                                                                                                                                                                                                                                     |



# ПАСТОР:

# Жена пастора

## Ее призвание

Жена пастора, подобно своему мужу, играет особую роль в церкви. В то время как ее муж призван служить людям в церкви, ее задача — служить ему. Ее особая роль заключается в том, чтобы быть его доверенным лицом, вдохновителем, помощником, советником, утешителем и возлюбленной. Это роль, которую никто, кроме нее, не может выполнить, потому что она жена пастора.

В то время как пастор призван Богом к своему служению, его жена зачастую может не чувствовать особого призыва от Бога к этой новой роли. Она просто знает, что если ее муж призван быть пастором, то она, как его жена, призвана Богом быть женой пастора. Для некоторых женщин это логически вытекающая реальность, которую они довольно легко принимают, тогда как для других это может быть не столь естественным или приемлемым. Для тех, кто относится к последней категории, быть женой пастора может оказаться довольно трудным делом. Поэтому, если пастор уверен в своем призвании, ему нужно с пониманием помогать своей жене принять ее новое служение. Почему? Потому что жена пастора может быть величайшим союзником и помощью в служении, равно как и большой помощью и благом для церкви. Если, однако, она не чувствует причастности к служению своего мужа или личной вовлеченности в общее дело, она будет испытывать трудности, впадать в уныние и разочарование, таким образом создавая препятствия в его служении. Пастору следует понимать важность роли жены в его служении. Он также должен понимать, что им следует работать вместе как одна команда; и если жена не будет на его стороне, то он в своем служении не сможет достичь максимальной эффективности. Поэтому пастор должен заботиться о своей жене и быть чувствительным к ее нуждам.



# Какова ее функция?

Функция жены пастора заключается, прежде всего, в служении своему мужу. Она должна быть его помощником и вдохновителем. Поддерживая его дома, она облегчает его работу в церкви. Дети – ее следующее наиболее важное служение. Если дети оставлены без присмотра, то рано или поздно они негативно повлияют на служение пастора. Ответственность за детей

возлагается не только на жену пастора, но и на него самого. Их дети важны, и пастору со своей женой нужно уделять им должное время, необходимое для их воспитания и развития (смотрите статью «Семья пастора»).

Наряду со служением семье, жена пастора может уделить некоторую часть своего времени служению в церкви. Это не означает, что она станет секретарем своего мужа (если только сама не хочет этого) или человеком, делающим в церкви все то, что не хочет делать никто другой. Она, подобно другим верующим, имеет дары Святого Духа, получив от Бога различные таланты и способности, которые должна использовать в Теле Христовом. Ее саму, ее дары, равно как и ее желание к служению, следует воспринимать с уважением и принимать во внимание.

## Ее ценность

Пастор должен понимать, что его жена может быть как наиболее ценным ресурсом в его служении, так и наибольшей помехой. Будет она ценностью или помехой, во многом зависит от его отношений с ней, хотя не всегда причина состоит именно в этом. Вот почему отношения пастора с женой должны быть угодными Богу и отражать ту любовь, которой Христос возлюбил церковь (Ефес. 5:25-30). Бог дал ее пастору не для того, чтобы создавать для него препятствия, но как Божий инструмент для совершенствования его характера, подобно тому как он сам служит инструментом для совершенствования ее (ср. Прит. 27:17). Она должна идти рядом с ним как партнер, дополняя его (ср. Быт. 2:18, 24; Марк. 10:8), а он должен дополнять ее. Ему необходимо помнить, что «кто нашел [добрую] жену, тот нашел благо и получил благодать от Господа» (Прит. 18:23). Он должен относиться к ней соответствующим образом, потому что она – Божий подарок, Божье благословение. «Также и вы, мужья, обращайтесь благоразумно с женами, как с немощнейшим сосудом, оказывая им честь, как сонаследницам благодатной жизни, дабы не было вам препятствия в молитвах» (1 Пет. 3:7).

Пастор должен заботиться о духовной жизни своей жены (ср. Ефес. 5:25-27), прилагая усилия к тому, чтобы она была активной и растущей. Он не должен пренебрегать ею ради других, как бывает у многих пасторов. Его жена – это не еще один член церкви. Она человек, которого он должен ценить, как сокровище, и с которым его связывают особые и близкие отношения (ср. Быт. 2:24; Прит. 5:19); это отношения, которые он не должен иметь ни с кем другим, пока их не разлучит смерть (ср. 1 Кор. 7:39; Евр. 13:4). Поэтому эти отношения должны занимать чрезвычайно важное место в его жизни и должны всячески защищаться (ср. Мал. 2:13-16<sup>18</sup>; Ефес. 5:25-29).

-

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> Стих 16 в Синодальном переводе переведен не так, как в украинских и английских переводах Библии. В них перевод ст. 16 значительно лучше согласуется с общим учением Библии о разводе и начинается словами: «Ибо Я ненавижу развод, говорит Господь…» (примеч. переводчика).

# Другие мысли

В своих отношениях с женой пастор не должен обсуждать с ней все проблемы, связанные с церковью. Иногда это может стать для нее слишком тяжелым бременем. Некоторые вопросы могут заставить ее огорчиться на церковь и некоторых ее членов. Если же пастор все-таки обсуждает с ней церковные вопросы, он должен быть осторожным в своих словах. Ей не нужно знать обо всех душепопечительских встречах, которые он проводил, и обо всем, что на них говорилось. Подобные вещи необходимо держать в тайне. Это, однако, не означает, что время от времени к ней не нужно обращаться за советом как к человеку, который может помочь посмотреть на данный вопрос с точки зрения женщины. Некоторые пасторы в душепопечительском процессе задействуют своих жен, особенно если консультируют женщин и/или семейные пары. Это вопрос предпочтения пастора и его жены; он может послужить хорошим защитным средством для пастора. Зачастую более благоразумным будет обсуждать душепопечительские вопросы не с женой, а с другими людьми, к примеру, с надлежащим образом подготовленными пресвитерами. С таким человеком пастор может обсуждать конфиденциальные вопросы и вместе работать над разрешением проблемы. Если в церкви еще не подготовили такого рода пресвитеров, пастору следует обратиться к доверенному и мудрому другу (возможно, другому пастору) вне церкви, который никого не знает в его церкви; человеку, с которым он может поговорить и получить от него мудрый совет. Пастор должен защищать свою жену и детей от всех проблем церкви. Так может быть лучше для жены и для его семьи в целом.

Пастор также должен помнить, что ему нельзя использовать жену (или детей) в качестве иллюстрации к проповеди без предварительного разрешения с их стороны. Если он вообще решит говорить о жене или детях перед церковью, это необходимо делать положительным образом, с любовью, возвышая и уважая их. То, как он относится к своей жене, может повлиять на отношение других мужчин в церкви к своим женам (ср. 1 Кор. 5:6; 2Фес. 3:9; 1 Тим. 4:12; Тит. 2:7; 1 Пет. 5:3).



# ВОПРОСЫ ПРИМЕНЕНИЯ:

| 1. | Пастор, как вы считаете, ваша жена является помощью или препятствием в вашем служении? Если вы считаете ее препятствием, то почему? Как это можно изменить?                                                                                                             |
|----|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 2. | Чувствует ли ваша жена, что является важной частью вашего служения?<br>Если «нет», почему?                                                                                                                                                                              |
| 3. | Считает ли ваша жена, что имеет свое служение в церкви, или же ей приходится делать только то, что никто другой не хочет делать?                                                                                                                                        |
| 4. | Цените ли вы вклад своей жены или же считаете, что можете обойтись без ее помощи в служении? Если вы считаете, что можете обойтись без ее помощи и вклада, объясните, пожалуйста, почему Бог дал ее вам как жену и помощника. Примите к сведению 1 Коринфянам 12:18-25. |

| 5. | Если ваши отношения с женой не на надлежащем уровне, как вы можете улучшить их? Есть ли кто-нибудь, с кем вы могли бы поговорить о получении помощи? Если помощь нужна, когда вы за ней обратитесь и с кем вы поговорите об этом? |
|----|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 6. | Можете ли вы каким-либо образом активнее вовлечь жену в служение? Есть ли ситуации, когда было бы полезным обратиться к ней за советом? Ниже перечислите некоторые из своих идей.                                                 |
|    | • • • • • • • • • • • • • • • • • • •                                                                                                                                                                                             |
| 7. | Делитесь ли вы с женой тем, что услышали на братских советах, других собраниях, душепопечительских встречах? Осторожны ли вы в том, чем делитесь с ней?                                                                           |
| 8. | В каком состоянии духовная жизнь вашей жены? Если она не на должном уровне, знаете ли вы, почему? Как вы можете помочь ей возрастать в своих отношениях со Христом?                                                               |
|    |                                                                                                                                                                                                                                   |

| Считает ли ваша жена, что вы ее цените? Как вы относитесь к ней перед людьми в церкви – уважительно или унижаете ее? Как вы относитесь к ней дома? Нужно ли вам изменить свое отношение к ней?                                                                                                                                                                                                        |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Что вы можете сделать на этой неделе, чтобы ваша жена почувствовала себя особой и любимой? Сделав это, обсудите с ней, что она думает о своей роли как жены пастора и о своем служении в церкви. Постарайтесь выяснить, как, по ее мнению, можно улучшить ее роль и служение и что можно сделать, чтобы она чувствовала себя важной частью вашей команды. После этого сделайте необходимые изменения. |
| ОПРОСЫ НЕПОСРЕДСТВЕННО К МИССИОНЕРАМ<br>ОСНОВАТЕЛЯМ НОВЫХ ЦЕРКВЕЙ:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| Является ли ваша жена частью вашей команды? Другими словами, уверена ли она в вашем призвании и хочет ли она не только следовать за вами в этом служении, но и помогать вам всем, чем может?                                                                                                                                                                                                          |
| Какой ваша жена видит свою роль в вашем будущем служении? Радуют ли ее открывающиеся возможности?                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |

| 3. | Всегда ли ваша жена была ценным помощником в служении или же служила препятствием? Если вы считаете, что она препятствовала вам, что было главной причиной этого? Могло ли быть так, что создаваемые ею препятствия были от Бога, то есть Бог использовал ее, чтобы «притормозить» вас или заставить вас изменить свой курс? Или здесь проблема только между вами двумя, которую нужно исправить? Может ли быть другая причина? |
|----|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 4. | Что вы можете сделать, чтобы оказать честь своей жене и помочь ей                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|    | почувствовать себя любимой, лелеемой и ценной частью вашей команды?                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |



# ПАСТОР:

### Пастор пастору: из личного опыта автора

В этом разделе я задался целью поделиться опытом, накопленным мной за годы пасторского служения. К некоторым выводам я пришел сам, что-то прочитал, а что-то услышал от других. Перечисленные ниже выводы предназначены для вашего рассмотрения, и я надеюсь, что вы найдете их полезными для служения. Если какое-либо утверждение принадлежит другому автору, который мне известен, я указываю это. Если источник мне неизвестен, рядом с ним я указываю «автор неизвестен». Если речь идет о моих собственных наблюдениях за время моего служения, я оставляю это без какихлибо примечаний.

### Сферы ответственности



Д-р Джин Гетц утверждает, что пастор имеет три главных сферы ответственности:

- 1. Проповедь/учение
- 2. Управление
- 3. Пастырское попечение

Он сказал, что никогда не встречал пастора, который одинаково хорошо справляется со всеми тремя. Обычно пастор может выполнить только две из них (д-р Джин Гетц, пастор, профессор богословия и писатель).

Я лично удостоверился в истинности этого утверждения. Обычно, если пастор преуспевает в двух из трех этих областей, он не особо хорошо справляется с третьей. Наилучший вариант — это пастор, являющийся плохим администратором. Ему не составит большого труда найти человека со способностями администратора, который сможет помочь ему или полностью взять на себя эту сферу обязанностей. Такой человек сможет управлять церковью под его руководством. Если пастор слаб в сфере пастырского попечения, ему стоит прибегнуть к помощи других людей (к примеру, пресвитеров церкви) в вопросах посещения, душепопечительства и проч. Если пастор слаб в проповеди и учении, это может послужить серьезным препятствием его служению. Возможно, он недостаточно прилежно работает над данным аспектом своего служения (ср. 1 Тим. 5:17) или же он не призван Богом быть пастором (1 Тим. 3:2, «учителен»). Способность учить чрезвычайно

важна для пасторского служения (Ефес. 4:11-13; 1 Тим. 4:11, 13; 2 Тим. 4:2). Я слышал о ситуациях, когда пастор не был хорошим учителем, но его принимали и любили благодаря его любви к пастве.

Мое пожелание таково: если вы чувствуете себя слабым в какой-либо области, особенно если речь идет о проповеди и учении, найдите человека, обладающего способностями в этой сфере, и попросите его помочь вам развить ваше умение и/или помочь вам в этом направлении. Также будет полезным читать книги по этой теме и посещать занятия по гомилетике, если таковые проводятся.

### Братские советы

Для обычной церкви достаточно проводить один братский совет в месяц. Единственное исключение, когда подобные встречи следует проводить чаще, можно сделать в том случае, когда церковь переживает период кризиса. Слишком частые братские советы могут вызвать излишний стресс и напряжение, нежелательные для пастора и членов братского совета. Можно также привести три других причины, кроме кризиса в церкви, почему братскому совету может понадобиться встречаться чаще одного раза в месяц. Во-первых, когда церковью плохо управляют, такие встречи могут быть необходимыми. Вторая причина — пастор или члены совета хотят жестко контролировать все происходящее в церкви, а потому встречаются чаще, чтобы осуществлять этот контроль. В-третьих, члены братского совета любят встречаться вместе для общения. Это вполне нормально, если не отнимает время от удовлетворения семейных нужд.

### Характер

- Пастор должен быть человеком надежным, пунктуальным и заслуживающим доверия. Он должен быть таким человеком, которому другие люди могут доверять и относиться с уважением. Если он не таков, его служение не сможет существенно способствовать развитию дела Христа.
- Пастор не должен бояться людей (ср. Прит. 29:25). Если имеет место обратное, пастор не сможет оказать должного влияния в своей роли, потому что будет прислушиваться к просьбам и желаниям людей больше, нежели к Богу. Но пастор, боящийся Бога, а не людей, благословлен будет во всем, что делает (Пс. 24:12; 111:1; 117:6; 127:4).

### Финансы церкви

Пастор никогда не должен распоряжаться финансами церкви. Хотя за эту сферу должен отвечать один человек, она должна находиться под наблюдением всех пресвитеров и пастора (ср. 2 Кор. 8:16-23). Все должны давать отчет о полученных деньгах и о том, как они используются. И если в церкви вдруг возникнет проблема, связанная с неправильным использованием денег, никто не сможет обвинить в этом пастора. Это поможет сохранить

чистоту и целость как его самого, так и его служения. Это также может помочь пастору избежать искушения использовать церковные деньги для удовлетворения личных потребностей и желаний.

### Структура церкви

- Бог никогда не желал, чтобы пастор был единственным руководителем церкви. Хотя он старший руководитель, пастор должен быть одним из пресвитеров. Важно, чтобы он понимал это, потому что такой порядок предоставляет ему возможность делиться церковными обязанностями с другими благочестивыми мужами (его пресвитерами) людьми, которые будут молиться за него и с ним, поддерживать его и помогать ему нести бремя церкви. Подобная система смягчает стресс и чрезмерную нагрузку, возлагаемые на пастора. Пастор должен делиться ответственностью и бременами с другими пресвитерами своей церкви.
- Джин Гетц сказал, что церковь состоит из семей, названных им «церквами в миниатюре» (д-р Джин Гетц, пастор, профессор богословия и писатель). Если маленькие церкви (семьи) не сильны и не здоровы, то слабой и больной будет вся церковь. Вот почему так важно, чтобы вся церковь стремилась к созиданию сильных и здоровых семей.

### Звонки домой

Хотя пастор является служителем церкви, он не должен бросать все свои дела каждый раз, когда звонит телефон и кто-то из членов церкви начинает о чем-то просить. Пастор должен обдумать каждую ситуацию и решить для себя, нужно ли ему на нее реагировать. Хотя звонящий может думать, что его мир разваливается на части, это не означает, что пастор сразу же должен к нему бежать. Возможно, наилучшим решением будет, если пастор немного поговорит с этим человеком и назначит ему встречу попозже. Может быть так, что даже если пастор и не станет немедленно решать эту проблему, с течением времени она разрешится и без его вмешательства. Кроме этого, пастор может послать на помощь звонящему кого-нибудь другого, достаточно квалифицированного, чтобы оказать помощь.

Важно, чтобы пастор помнил об этом и в отношении своей семьи. Семья – его главное служение. Если развалится его семья, он потеряет свое служение (1 Тим. 3:4-5; Тит. 1:6). Ему нужно тщательно взвесить, действительно ли проблема, с которой обращается к нему звонящий, важнее того, что он делает или вскоре станет делать со своей семьей. Многие пасторы в своем расписании специально выделяют время, когда люди могут позвонить им или прийти к ним по личному вопросу. Только по-настоящему кризисные ситуации требуют от пастора немедленной реакции.

### Членские собрания

Важно ежегодно собирать членские собрания церкви для обсуждения вопросов церковного служения, финансов, целей и прочего. Это следует

делать в конце каждого года. В это же время членам церкви может быть предоставлена возможность проголосовать за диаконов или диаконис, рекомендуемых пресвитерами для служения церкви. Кроме этого, церковь может в течение года созывать как минимум еще два членских собрания, чтобы информировать членов о делах церкви. Как правило, такие встречи предназначены для сообщения той или иной информации, чтобы предоставить членам церкви возможность высказать свое мнение по данному вопросу, но не для принятия окончательного решения. Последнее — это задача братского совета. Большее количество таких собраний может быть необходимым только в том случае, если церковь переживает какие-либо трудности.

### Часы приема

Пастору хорошо запланировать время в течение недели, когда люди могут звонить ему и приходить на прием. Это важно, чтобы его не прерывали, когда он работает над проповедью или библейским уроком. Такой шаг позволит ему иметь время для спокойного сосредоточенного общения с Господом, что в конечном счете принесет большую пользу церкви. Важно, чтобы пастор поставил церковь в известность о часах приема, чтобы люди знали, почему он делает это и что эти часы — наилучшее время для контактов с ним, за исключением экстренных случаев.

### Работа пастора

- Задача пастора делать больно: достаточно больно, чтобы заставить человека расти в вере, но не настолько больно, чтобы он отступил (автор неизвестен). Мне это утверждение показалось интересным, и его истинность подтвердилась. Задача пастора состоит в том, чтобы помочь своей пастве покинуть зону комфорта, которую члены церкви выстроили вокруг себя и к которой они привыкли. Если они там и останутся, то не вырастут в вере, потому что, стремясь жить с комфортом, они не возьмут на себя такие важные и некомфортные обязанности, как служение, от чего последнее страдает, а цели служения остаются недостигнутыми. Пастор должен найти способы мягко переместить верующих с их нынешнего положения в менее комфортную ситуацию, способствующую их росту. Однако следует быть осторожным, чтобы человек не отказался от всякого служения в будущем.
- Задача пастора делать то, что неспособны сделать члены общины (автор неизвестен). Это также верно. Если член вашей церкви может что-то сделать, пускай даже не так хорошо, как вы, вы должны позволить ему сделать это для развития его личности и служения для Христа. Единственное исключение из этого правила может быть тогда, когда речь идет о чем-то решающем и чрезвычайно важном. Такое дело лучше выполнить самому или же поручить другому компетентному человеку. Как пастору, вам не нужно участвовать в каждом аспекте всех служений. Бог одарил духовными дарами и других членов вашей церкви (1 Кор. 12:7, 11). Если вы будете делать все сами, то лишите их возможности и радости служения Богу. У вас достаточно других обязанностей, с которыми могут не справиться другие. Не следует забывать, что ваша

задача состоит также в снаряжении святых в Теле Христовом, чтобы они стали способными выполнять дело служения (Ефес. 4:11-13). Поэтому учитесь распределять ответственность, хотя это может оказаться непростым делом.

- Средний пастор может эффективно служить 80 или 90 людям. Если ему придется служить большему количеству, он не сможет хорошо справиться с работой и в конечном счете пострадают члены церкви (автор неизвестен). Пастор обладает временем, способностями и силами достаточными для того, чтобы удовлетворить нужды лишь ограниченного количества людей. В тех случаях, когда ему приходится удовлетворять нужды большего числа людей, нежели он способен, очень вероятно, что пострадает он, пострадает церковь и пострадает его семья. Поэтому, когда численность членов церкви превысит число людей, которому эффективно может служить один пастор, он должен разделить свои обязанности с другими пресвитерами. Или же церковь должна подумать о том, чтобы найти еще одного пастора.
- Пастор не должен занимать место Бога. Он не должен выходить за границы Писания и принуждать народ жить в соответствии со своими критериями и желаниями. Бог никогда не предназначал для пастора быть диктатором. Задача пастора не состоит в том, чтобы контролировать жизнь членов своей церкви, как если бы он был Святым Духом. К примеру, ему не уместно указывать мужу и жене, сколько детей им нужно иметь, как и когда они должны вступать в интимную близость. Ему не следует пытаться контролировать каждый аспект жизни членов своей церкви, налагая на них бремена, подобно книжникам и фарисеям (Матф. 23). Задача пастора учить тому, чему учит Библия, пасти стадо и быть уверенным, что член церкви, совершивший серьезный грех, не остался без церковного наказания (смотрите главу «Церковная дисциплина»). Именно за эти обязанности он однажды даст отчет (Евр. 13:17), а не за мысли или дела членов своей церкви. Это их ответственность, и они дадут за это отчет Иисусу, а не пастору.
- Главная задача пастора любить свою паству. Любовь пастора к людям служит основанием для его служения. Если пастор не любит своих людей, он не сможет пасти их с любовью. Наоборот, он будет обращаться с ними, как со стадом скота. Он может использовать их и злоупотреблять ими или же просто пренебрегать. Иисус пример Доброго Пастыря, полагающего жизнь за Своих овец (Иоан. 10:11) и знающего их по имени (Иоан. 10:14). Вот как пастор должен относиться к своим овцам: «Пасите Божие стадо, какое у вас, надзирая за ним не принужденно, но охотно и богоугодно, не для гнусной корысти, но из усердия, и не господствуя над наследием Божиим, но подавая пример стаду» (1 Пет. 5:2-3). Овцы будут любить любящего пастора и станут следовать за ним.
- Церковь обычно становится похожей на пастора, потому что своим словом и жизнью он показывает пример того, каким должен быть христианин. Его отношения с общиной похожи на отношения отца со своими детьми. Учитывая это, пастор должен быть, как отец по

отношению к детям, и быть бдительным относительно того, какой пример он показывает. Он должен задаться вопросом: «Хочу ли я воспроизвести учеников, подобных мне и имеющих черты моего характера?» Апостол Павел открыто заявлял, что хотел быть примером для верующих в основанных им церквах (2 Фес. 3:7, 9; 1 Тим. 1:16), говоря филиппийцам: «Подражайте, братья, мне и смотрите на тех, которые поступают по образу, какой имеете в нас» (Фил. 3:17). Павел также говорил Тимофею (1 Тим. 4:12) и Титу (Тит. 2:7), чтобы они были примером для собратьев-верующих. Пасторы должны понимать, что они занимают влиятельное положение и являются живым примером, на который равняется их паства. Они — образец для подражания. Поэтому им нужно обратить особое внимание на то, какой образец они представляют для подражания.

### Личный планировщик

Пасторам нужно планировать свою работу и действовать в соответствии со своими планами. Пастор не должен позволять, чтобы на его жизнь влияли те или иные жизненные ситуации или прихоти других. Посредством водительства Святого Духа он должен определить, чего ему необходимо достигать каждый день и/или неделю, а затем с молитвой составить план достижения намеченных целей. Он также должен составить годовой план служения церкви, возможно, обзавестись большим настенным календарем, на котором одновременно можно поместить всю информацию о мероприятиях на год, повесить его на стену в пасторском кабинете и заносить туда все важные события в году. Полезно также иметь небольшой ежегодник, чтобы туда можно было заносить встречи, события и т.д., помогая себе таким образом организовать и запомнить свое расписание. Это поможет упорядочить жизнь пастора и окружающих и снизит уровень стресса.

### Расписание проповедей

Пастор – обучающий пресвитер церкви (Ефес. 4:11). На него возлагается ответственность за проповедь и учение в церкви. Как обучающий пресвитер, будучи призванным и одаренным Богом для этого служения, он должен быть человеком, который проповедует в течение года большую часть проповедей. Если он серьезно относится к своим обязанностям, то должен составить план на многие месяцы вперед, где будет записано, по каким книгам Библии он считает нужным проповедовать и учить. Таким образом, он может разработать стратегический план для роста и нужд своей церкви, указать в нем конкретные цели, а затем приступить к их реализации. В большинстве случаев поручение этой обязанности другим наносит ущерб эффективности и целостности пасторского служения.

### Женщины

Пастору необходимо проявлять осторожность в своих отношениях с женщинами. Ему нужно держаться с ними на безопасном эмоциональном расстоянии. Никогда не следует позволять, чтобы какая-либо женщина в

церкви становилась зависимой от него, как бы нужно это ни было и какие бы положительные чувства он при этом ни испытывал. Отступление от этого правила – гарантия несчастья. Это может произойти, когда отношения пастора и его секретарши или, скажем, женщины, которую он консультирует, становятся слишком близкими. Их станет влечь друг к другу, и тут недалеко до греха. Другой сценарий разворачивается, когда женщина начинает публично обвинять пастора в связях с ней, даже если ничего не было. Подобное может случиться как следствие эмоциональной связи с ним. Она может делать это, чтобы разрушить его брак, надеясь вступить с ним в серьезные отношения, когда его жена уйдет. Она может делать это из злости или чувства мести, желая разрушить его служение, если не получит от него желаемого внимания (ср. 1 Пет. 5:8-9). Есть много причин, почему пастору необходимо быть осторожным в таких отношениях. Поэтому ему необходимо поставить вокруг себя определенный защитный барьер, чтобы защитить себя, свою семью и чистоту своего служения. Многим пасторам из-за подобных ситуаций пришлось оставить служение (ср. 1 Кор. 9:24-27).



# ЛИЧНЫЙ РОСТ РУКОВОДИТЕЛЯ ЦЕРКВИ:

### Личное время с Богом

### Важность времени, проводимого наедине с Богом

Время, которое мы каждый день проводим наедине с Богом, жизненно важно для духовной жизни церковнослужителя. В этом отрезке времени общения с Богом, когда человек читает Его Слово и молится, Бог чудесным образом общается со Своим дитем. Возможность проводить время наедине с Богом — это великая честь, данная нам. Это очень важное время, и его необходимо защищать от всего в этом мире, что пытается вкрасться и лишить человека столь необходимого общения с его Богом.



Проводя время наедине с Богом и познавая Его лучше, служитель получает возможность развивать близкие отношения с Творцом вселенной. Во время ежедневного общения Всеведущий, Вездесущий, Всесильный и Совершенный Небесный Отец может ободрять (Рим. 15:5), созидать (ср. 2 Кор. 13:10), направлять (Прит. 16:9), давать мудрость и понимание (Иак. 1:5) Своему дитяти, которое стремится к Нему (ср. Пс. 144:18; Иер. 33:3). В течение этого времени Божье дитя может также искать прощения и восстановления (1 Иоан. 1:9; ср. Пс. 50), благодарить (ср. Пс. 29:13; 105:47) и славить Бога (ср. Пс. 46:7; 150:1), и получать силы для своей веры (ср. 1 Кор. 2:5). Бог сказал пророку Иеремии: «Воззови ко Мне – и Я отвечу тебе, покажу тебе великое и недоступное, чего ты не знаешь» (Иер. 33:3). Хотя эти слова были адресованы Иеремии, Бог говорит Своим детям, чтобы они просили у Него мудрости, которую Он готов обильно давать (Иак. 1:5). Во время личного «тихого времени» с Богом такое общение возможно, и оно может происходить каждый день и даже каждую минуту. Эта истина должна служить большим ободрением для церковнослужителей, ибо они знают: с чем бы им ни приходилось сталкиваться, мудрый и заботливый Бог окружает их со всех сторон, полагая на них Свою руку (Пс. 138:5). Это означает, что они не одиноки, когда, служа другим и подвергаясь нападкам лукавого, сталкиваются с ситуациями, подвергающими испытанию их веру и жизнь. Можно ли представить себе лучшего союзника? Нет. Вот почему так важно, чтобы церковнослужители стояли на страже своего времени, которое они проводят наедине с Богом. Они не должны допускать ничего, что могло бы воспрепятствовать этим ежедневным встречам с Отцом. Непозволительная глупость – позволить другим вещам и событиям помешать или занять место времени с Богом. Такое поведение можно сравнить с действиями пилота, который управляет самолетом с почти пустым топливным баком, неработающим радио, радаром и

навигационным оборудованием, но который, полагаясь лишь на свои чувства и умение, надеется благополучно довести самолет до пункта назначения. Хотя подобное иногда и бывает успешным, как минимум оно опасно. Просто неразумно сравнивать такого бесшабашного пилота с пилотом, имеющим полный бак горючего, все работающие приборы и диспетчера в аэропорту, помогающих и направляющих его. Это же верно и в отношении церковнослужителя: он может действовать, полагаясь на собственную силу и мудрость, или же может видеть направляющую и помогающую руку Бога, облекающего его всем необходимым для труда.

### Опасность обыденности

Одна из опасностей, с которой сталкивается церковнослужитель во время своего общения с Богом, состоит в том, что он может позволить ему стать привычкой или обрядом. Когда это происходит, его ежедневное общение с Богом становится чем-то, что он делает не для того, чтобы приблизиться к Богу, а потому, что чувствует необходимость делать это по какой-то, часто ошибочной причине. Это время с Богом становится сухим и обыденным и в результате не приносит никакого плода. Может быть, поэтому многие церковнослужители не прилагают усилий, чтобы поддерживать свое ежедневное общение с Богом. Почему это случается? Обычно сразу после получения спасения верующий страстно жаждет познавать и глубже понимать Бога и Библию. Испытывая эту жажду, он задает вопросы, читает Библию, ходит в церковь и на занятия воскресной школы, учится молиться и рассказывать о своей вере другим. Это желание подпитывает все, что он делает. Это желание помогает его личному общению с Богом. Оно делает его особенным и живым. Но со временем это желание может пойти на убыль. Таким образом «тихий час» превратится в нечто малозначительное. бесплодное и скучное. Поэтому, если верующий уже не переживает близких отношений с Богом и не видит желаемого плода, приносимого в результате своего хождения с Богом, он должен обновить свою жажду к Богу, которую, будучи молодым верующим, когда-то имел.

### Восстановление жажды богоискания

Как верующий может восстановить эту жажду? Ему нужно следовать примеру царя Давида, к которому пришел пророк Нафан и обличил в грехе с Вирсавией. Сразу же после обличения Давид молился: «Сердце чистое сотвори во мне, Боже, и дух правый обнови внутри меня. Возврати мне радость спасения Твоего... Научу беззаконных путям Твоим, и нечестивые к Тебе обратятся» (Пс. 50:12, 14-15). Давид просил, чтобы Бог произвел в его жизни четыре переменены: 1) создал в нем чистое сердце; 2) обновил в нем правый дух; 3) вернул ему радость Божьего спасения; и 4) поддержал в нем дух желания. Если верующий хочет иметь живые, энергичные и близкие отношения с Богом, в его жизни должны произойти все эти перемены. Верующему нужно, подобно Давиду, решить проблему греха в своей жизни, может быть, даже незамеченного греха. После обновления этих четырех аспектов веры Давид хотел опять пережить реальный плод в своей жизни, т.е. видеть восстановление тех, кто уклонился от веры, и обращение погибших. Подчас руководителям церкви не хватает этих аспектов веры. Вот почему они

временами могут поступать по плоти, а не по Духу (ср. Гал. 5:16). Они, подобно Давиду, должны просить, чтобы Бог восстановил эти аспекты в их жизни, если они хотят заново иметь плодотворное служение и близость с Богом. Иисус сказал Ефесской церкви, которую Он хвалил за множество добрых дел: «Но имею против тебя то, что ты оставил первую любовь твою. Итак, вспомни, откуда ты ниспал, и покайся, и твори прежние дела; а если не так, скоро приду к тебе, и сдвину светильник твой с места его, если не покаешься» (Откр. 2:4-5). Бог не хочет использовать церковь, которая не любит Христа, как не хочет использовать руководителей церкви, которые не любят Христа так, как должны. Иисус должен быть на первом месте в их жизни.

### Планирование времени с Богом

Каждый человек проводит время общения с Богом по-своему. Однако при этом важно помнить цель этого времени – прославление Бога (1 Кор. 10:31) и приближение к Нему. Чтобы достигнуть этого, кроме чтения Библии и молитвы, некоторые верующие поют гимны или слушают христианскую музыку. В дневнике они могут записывать свои мысли о прочитанном в Библии и/или особые ответы на молитву. Они могут также запоминать Писание или совершать в это время другие важные, духовно назидающие действия, чтобы сделать это время более значительным. Также во время чтения Библии верующие могут делать заметки на полях, подчеркивать или выделять слова, фразы или отрывки и/или перекрестные ссылки. Во время «тихого часа» они могут обратиться к толкованиям или другой книге, чтобы быстро получить представление о понимании или применении изучаемого ими текста, уже проанализированного другим человеком. Помните, однако, что задача личного времени, которое вы проводите с Богом, состоит не в том, чтобы изучать Библию, но слушать Бога. Поэтому рекомендуется, чтобы использование толкований сводилось к минимуму, а время изучения Библии должно быть отделено от его «тихого часа».

Если церковнослужитель желает возрастать в вере и больше познавать своего Небесного Отца, ежедневное время с Богом должно быть неотъемлемой частью этого процесса. Подобная ежедневная встреча с Господом также показывает пример пастве, которая должна осознавать свою ответственность за это. Если руководители не последовательны в этой области своей жизни, как они могут ожидать, что члены их церквей будут последовательными и станут приближаться к Богу? Они не вправе этого ожидать.



# ВОПРОСЫ К РУКОВОДИТЕЛЯМ ЦЕРКВЕЙ, МИССИОНЕРАМ И ОСНОВАТЕЛЯМ НОВЫХ ЦЕРКВЕЙ:

| 1. | Отводите ли вы в своем расписании время для общения наедине с Богом, |
|----|----------------------------------------------------------------------|
|    | когда вы можете читать Его Слово и молиться? Не пропускаете ли вы    |
|    | ежедневных встреч с Ним?                                             |

2. Полезно ли ваше время наедине с Богом или же вы не испытываете чувства удовлетворения? Если вы не чувствуете, что это время приносит вам пользу, что вы можете сделать, чтобы изменить подобное положение дел? Может, стоило бы проводить эти встречи в другое время или в другом месте? Как в случае с царем Давидом, требуется ли вам покаяние?

3. Что бы вы добавили к своему времени наедине с Богом, чтобы оно стало более значительным, более ободряющим и обогащающим? Было бы для вас полезным послушать музыку, спеть гимн или выучить наизусть отрывок Писания?

4. Когда Бог во время «тихого часа» показывает вам нечто особенное, записываете ли вы эти мысли в своей Библии или дневнике? Делитесь ли вы этим с другими верующими, чтобы ободрить их?

| 5. | Какую наибольшую пользу вы получаете от времени, проводимого наедине с Богом? |
|----|-------------------------------------------------------------------------------|
|    |                                                                               |

6. Ваш «тихий час» — это не только время, которое вы проводите с Богом, это также время, которое Он проводит с вами. Скажите, насколько это время, по вашему мнению, важно для Него? Считаете ли вы, что Он с нетерпением ожидает ежедневной встречи с вами? Размышляя над этим, подумайте об этом с точки зрения любящего и заботливого Отца, желающего провести время со Своим драгоценным дитем. Ниже запишите свои мысли.



# ЛИЧНЫЙ РОСТ РУКОВОДИТЕЛЯ ЦЕРКВИ:

### Духовные дисциплины

### Важность духовной дисциплины

Духовная дисциплина важны во всех аспектах жизни верующего, а в особенности – пастора и пресвитера. Она важна потому, что помогает ему каждый день жить более последовательной, дисциплинированной и плодотворной христианской жизнью. Это чрезвычайно важно, потому что верующие должны практиковать свою веру в соответствии с Писанием, ходя достойно своего призвания (Ефес. 4:1; Фил. 1:27; Кол. 1:10; 1 Фес. 2:12). Исполнение этого позволит воспитать такого верующего, жизнь которого в церкви будет такой же, как и вне ее, – лишена лицемерия. Сильные руководители церкви и сильные церкви характерны тем, что практикуют духовную дисциплину.

Хотя список составляющих духовной дисциплины может меняться, в этой статье будут обсуждены следующие из них:



- 1. Ежедневное время с Богом и молитва
- 2. Запоминание Писания
- 3. Изучение Библии
- 4. Особое время наедине с Богом
- Пост

- 6. Благовестие
- 7. Служение
- 8. Распорядительность
- 9. Даяние
- 10. Ведение дневника

### Ежедневное время с Богом

Важно, чтобы верующий начал каждый день с общения со своим Небесным Отцом. Это время, отводимое каждое утро для чтения Библии и молитвы. Оно посвящается Богу для общения и разговора с Ним (ср. Пс. 61:9), а также для того, чтобы во время чтения Его Слова и молитвы слушать Его. В это время верующий устремляет свой взор на Бога и готовит себя к предстоящему дню.

Ежедневное личное время, проведенное с Богом, помогает верующему не только лучше понять Слово Божье, но и Самого Бога. Посредством Своего Слова Бог открывает человеку Себя, Своего Сына, Святого Духа и Свою волю для человечества. Через Свое Слово Он также говорит к Своим детям, когда

Его Святой Дух использует Писания, чтобы сообщать им то, что Господь желает открыть: «Ибо слово Божие живо и действенно и острее всякого меча обоюдоострого: оно проникает до разделения души и духа, составов и мозгов, и судит помышления и намерения сердечные» (Евр. 4:12; ср. Пс. 118:130). В это время Бог использует Свое Слово, чтобы влиять на личную жизнь верующего, когда Творец и Царь вселенной общается со Своим дитем.

Когда пастор/пресвитер читает Писание и Бог просвещает его разум откровениями Своего Слова, он может делиться этими мыслями со своей общиной. Если он выработает привычку ежегодно прочитывать Библию, это поможет ему, как учителю, лучше знать все Божье Слово. Чтение Библии не только даст ему возможность заново увидеть все, что Божье Слово говорит из года в год, но чем больше пастор будет читать Библию целиком, тем больше он будет открывать для себя гармонию всех частей Библии. Будет возрастать как его познание Писания, так и его способность видеть Библию как единое целое. Это также поможет ему соотносить все части Писания и не допускать перекосов в понимании учения Слова Божьего. Целостность восприятия Писания позволит ему лучше понимать Бога Ветхого Завета и Его Сына в Новом Завете как точного образа Отца (Кол. 1:15; Евр. 1:3), Которого Он явил (Иоан. 1:18). Полученные благословения окажутся чрезвычайно полезными для пастора/пресвитера, его семьи и церкви.

Есть и другие благословения ежедневного чтения Библии: оно служит источником питания верующего (Втор. 8:3), светильником его ноге (Пс. 118:105), дает ему понимание (Пс. 118:130), хранит в чистоте его путь (Пс. 118:9), будучи само в чистоте (Пс. 118:140); оно – истина (Иоан. 17:17), Слово Бога (2 Пет. 1:1-20), оно может судить его намерения и помышления (Евр. 4:12), а также быть зеркалом, в которое верующий должен смотреть, чтобы правильно судить себя самого (Иак. 1:23-25); оно является всем, что ему нужно для духовного роста (2 Тим. 3:16-17). Сведение воедино всех этих истин определяет, почему чтение, изучение, заучивание наизусть и размышление над Библией столь важно в жизни христианина. Поэтому пастору/пресвитеру следует расположить свое сердце к тому, чтобы тщательно изучать Слово (2 Тим. 2:15), преподавая его и применяя его в жизни (Езд. 7:10). Будучи Словом Бога, оно будет освящать его и его слушателей (ср. Иоан. 17:17). Без влияния Божьего Слова в его жизни христианин не будет возрастать в вере, не будет ходить близко с Господом, не будет иметь успеха в борьбе с грехом в своей жизни, а также ясного знания и понимания Божьей воли и плана для своей жизни. Поэтому, если верующий не будет питаться Хлебом Жизни, он будет голодать духовно (ср. Ам. 8:11-12; Матф. 4:4) и не вырастет в зрелого человека (ср. Евр. 5:13).

Молитва также составляет важную часть ежедневного «тихого часа» пастора/пресвитера. Это особое время, нераздельно посвященное общению с Богом. Он всегда должен пребывать в молитвенном настрое (1 Фес. 5:17), будучи посвященным молитве (Рим. 12:12). Это время служит для него возможностью возносить благодарения (Пс. 32:2; 1 Фес. 5:18; 2 Фес. 1:3; 2:13), славить Бога (Пс. 9:3; 33:1; Евр. 13:15), исповедоваться (Пс. 50), ходатайствовать (ср. Матф. 5:44; 2 Кор. 13:9; Ефес. 6:18-19; Кол. 1:3, 9; Иак. 5:16), слагать свои бремена (Пс. 61:9; Фил. 4:6-7; 1 Пет. 5:7; ср. Рим. 8:26-27) и обращаться к Богу с просьбами (ср. Пс. 5:3; Пс. 31:6; Фил. 4:6; 1 Фес. 5:17; Иак. 5:13). Это также время, когда Бог имеет возможность говорить к Своему

ребенку, который, общаясь со своим Небесным Отцом на различные темы, теоретически должен пребывать в состоянии повышенной чувствительности к Нему и Его воле.

Молитва – это дисциплина, которая, как и любая другая духовная дисциплина, со временем может потерять свою значимость. Когда пастор/пресвитер горячо ищет Бога и Его воли, она может стать для него временем духовного освежения, во время которого Бог отвечает и направляет его в молитве в Свою совершенную волю. Посредством своих молитв служитель может внести серьезный вклад, напрямую влияя на события в своем доме, обществе, нации и всем мире. Это возможно, потому что Бог вселенной, его Небесный Отец, принимает к рассмотрению каждую молитву и определяет, как лучше на нее ответить. Это верно даже в тех случаях, когда молящийся не уверен, как молиться о той или иной ситуации, ведь Господь понимает и знает, как сердце человека относится к этому вопросу (Пс. 138:1-5). Верующий может быть уверен в этом, потому что Павел сказал римлянам: «Также и Дух подкрепляет нас в немощах наших; ибо мы не знаем, о чем молиться, как должно, но Сам Дух ходатайствует за нас воздыханиями неизреченными. Испытующий же сердца знает, какая мысль у Духа, потому что Он ходатайствует за святых по воле Божией» (Рим. 8:26-27). Бог так желает знать каждого верующего (ср. Пс. 138:1-5) и то, что тяготит его сердце (Пс. 61:9), что Его Святой Дух исследует верующего и ходатайствует от его имени перед Отцом. В Псалме 61:9 царь Давид сказал: «Народ! Надейтесь на Него во всякое время; изливайте пред Ним сердце ваше: Бог нам прибежище». Поэтому Бог желает, чтобы в молитве и на протяжении дня Его дитя прибегало к Нему, как к своему убежищу, доверяя Ему все. Находясь перед Богом, верующий может изливать перед Ним свое сердце (все, что находится в нем, до последней капли). Это благословение молитвы – возможность сложить все свои бремена перед заботливым Небесным Отцом (1 Пет. 5:7).

Ранее уже говорилось о преимуществе молитвы утром. В Писании не оговаривается, когда человек должен молиться, читать Библию и т.д. Ключом к хорошей молитвенной жизни является постоянство. Неважно, если для осуществления этого человеку нужно проводить «тихий час» в 5 утра или 5 вечера. Человек должен выработать режим, который наилучшим образом подходил бы для него, однако проведение времени с Богом утром служит прекрасной возможностью начинать день. Для некоторых день начинается в 4 утра, а для других – в 4 вечера. Однако когда бы ни начинался ваш день, по возможности начинайте его со времени наедине с Господом. Писание говорит, что Иисус вставал каждый день рано утром и молился (Мар. 1:35; Лук. 4:42). Он молился также и в другое время (Лук. 5:16; 6:12). В Псалме 5:2-4 говорится: «Услышь, Господи, слова мои, уразумей помышления мои. Внемли гласу вопля моего, Царь мой и Бог мой! ибо я к Тебе молюсь. Господи! рано услышь голос мой, - рано предстану пред Тобою, и буду ожидать». Давид молился утром и страстно ожидал Божьего ответа в течение дня. Это тоже хороший пример для пастора и пресвитера.

#### Запоминание Писания

Запоминание Писания чрезвычайно важно для духовной жизни и служения пастора/пресвитера. Когда он заучивает наизусть Божье Слово,

скрывая его в своем сердце, оно всегда будет с ним, куда бы он ни пошел или с какой бы ситуацией ни столкнулся. Святой Дух может извлечь Божье Слово из глубин памяти и использовать его в жизни служителя. Это важно, потому что Бог сказал: «Мои мысли – не ваши мысли, ни ваши пути – пути Мои, говорит Господь. Но как небо выше земли, так пути Мои выше путей ваших, и мысли Мои выше мыслей ваших» (Ис. 55:8-9). В трудных ситуациях, когда сложно определить, как нужно поступить. Бог и Его Слово могут направить служителя на правильный путь, не обязательно тот, который кажется предпочтительным на первый взгляд. Хранение Божьего Слова в сердце укрепит доверие служителя к Богу (Прит. 22:17-19) и послужит напоминанием к благочестивой жизни и победе над грехом (Пс. 118:11), поможет ему идти прямо и быть твердым в своей повседневной жизни (Пс. 36:31), будет приятным для него и сохранит его от путей зла (Прит. 2:10-11), сделает его более эффективным в научении других (Кол. 3:16). Все это достигает кульминации в словах Псалма 39:9: «Я желаю исполнить волю Твою, Боже мой, и закон Твой у меня в сердце».

Еще одно благословение хранения Божьего Слова в сердце состоит в том, что человек может размышлять над ним, куда бы он ни шел. Божье Слово всегда должно быть основанием для его размышления: «Да не отходит сия книга закона от уст твоих; но поучайся в ней день и ночь, дабы в точности исполнять все, что в ней написано: тогда ты будешь успешен в путях твоих и будешь поступать благоразумно» (И. Нав. 1:8). Благословен тот пастор/пресвитер, основанием для размышления которого является Божье Слово (Пс. 1:1-2). Его размышления приведут к послушанию при выборе путей (ср. Пс. 118:15). Вместе с псалмопевцем он скажет: «Как люблю я закон Твой! Весь день размышляю о нем» (Пс. 118:97). Также вместе с Давидом в Псалме 62:7 он может сказать: «Когда я вспоминаю о Тебе на постели моей, размышляю о Тебе в ночные стражи». Мысли Давида о Божьем Слове не давали ему спать, потому что в тиши ночной он раздумывал о необъятности и величии Бога, размышляя о том, как величественны и чудесны пути Господни.

Часто люди говорят, что не учат Писание наизусть из-за плохой памяти. Хотя первое время это действительно может показаться трудным, Бог благословляет тех, кто в терпении приближается к Нему (ср. Втор. 4:29; Пс. 33:11; Иак. 4:8). Со временем запоминание Божьего Слова становится более легким. Неплохим способом сохранить Божье Слово в своем сердце является записывание стихов на специальные карточки, а затем повторение их в течение дня. Полезно и благословенно включить запоминание Писания в программу своего «тихого часа» с Богом. Полезно начинать вспоминать стихи. которые вы уже выучили на память, записывая их на карточки. Затем присоедините эти стихи к тем, которые вы почти выучили наизусть, и работайте над тем, чтобы они прочно закрепились в памяти. Продолжайте прибавлять стихи, которые вы хотите знать. Будет также полезно запоминать стихи, имеющие особое значение или особую пользу для вашей жизни. Необходимо заучивать наизусть стихи, которые нужны вам для того, чтобы делиться Евангелием. Поскольку довольно трудно запоминать ссылки (книга, глава и номер стиха), будет очень хорошо, если при повторении вы будете произносить их в начале и в конце каждого отрывка.

### Изучение Библии

Изучение Божьего Слова — это процесс, который отличается от простого чтения и/или запоминания Писания. Чтение Библии можно сравнить с прогулкой по улице, когда ты просто идешь и разглядываешь окружающее на расстоянии. Изучение Библии, с другой стороны, более детальное и тщательное. Это не прогулка по улице, но остановки по пути во многих местах, чтобы в течение какого-то времени провести необходимые исследования, осмотреть каждый куст, заглянуть под каждый камень, задать вопросы всем встречным, а затем соотнести полученную информацию с тем, что уже знаешь, пытаясь понять все, что увидел и изучил в данном контексте. Хотя чтение Библии важно, ее изучение для пастора/пресвитера просто необходимо.

Изучая Библию, пастор учится и возрастает, лучше понимая Слово Божье. Проблема состоит в том, что хотя изучение Библии действительно нужное дело, которое позволяет извлечь ценные мысли, оно само по себе достаточно сложное. Оно требует времени и множества усилий, но приложение сил будет благословлено Богом прямо пропорционально количеству приложенных усилий или даже больше. Пастор/учитель должен изучать Библию, потому что ему необходимо стараться «представить себя Богу достойным, делателем неукоризненным, верно преподающим слово истины» (2 Тим. 2:15). Как учитель Божьего Слова, он должен быть осторожным: «Братия мои! не многие делайтесь учителями, зная, что мы подвергнемся большему осуждению» (Иак. 3:1). Пастор/учитель, который не посвящает достаточного количества времени для изучения Божьего Слова и все же проповедует, делая это неверно, однажды ответит перед Богом за это. Вот почему так важно, чтобы он учил не просто традициям знаменитостей, церкви или деноминации (ср. Марк. 7:1-13), но Божьему Слову, изученному в результате личных исследований. Пастор/пресвитер должен верно преподавать Слово истины и быть уверенным в своих убеждениях (Рим. 14:5). Тогда он не будет осуждать себя в том, что избирает (Рим. 14:22). Он должен читать Божье Слово, заучивать его наизусть и размышлять над ним, углубляясь в текст, подобно тому как шахтер опускается в глубины земли, чтобы найти скрытые там драгоценные камни. Найдя драгоценности, пастор/пресвитер может взять это богатство информации и поделиться ею с церковью (ср. 2 Тим. 2:2). Пастор/пресвитер, пренебрегающий этой составляющей духовной дисциплины, будет приходить каждое воскресенье в церковь, становиться за кафедру и говорить слова, в которых нет жизни, потому что они не будут наполнены силой Святого Духа. Он будет говорить на темы, которые община слышала уже много раз, потому что у него нет ничего нового. Подобное проповедование может погубить церковь и работу Святого Духа в ней. Этот человек должен будет отвечать за такую некачественную работу (ср. 1 Кор. 3:10-15). С другой стороны, «достойно начальствующим пресвитерам должно оказывать сугубую честь, особенно тем, которые трудятся в слове и учении» (1 Тим. 5:17).

### Особое время наедине с Богом

Особое время наедине с Богом может быть очень полезным, оживляющим и сближающим. После такого времени пастор/пресвитер может продолжать свой труд с обновленным видением жизни, служения и отношений. Иисус уходил в уединенные места и пребывал наедине со Своим Отцом

(Матф. 14:23; Марк. 6:46; Лук. 6:12-13; 22:41), иногда проводя целые ночи в молитве с Ним (Лук. 6:12). Среди людей, также проводивших время наедине с Богом, хотя в их случае Сам Бог привлекал их в Свое присутствие, были Иаков (32:24-31), Моисей (Исх. 3:1-4:17; 24:18; 34:28-29) и Илия (3 Цар. 19:1-18). Эти встречи невероятным образом повлияли на их жизни. В результате этих встреч они пришли к новому и лучшему пониманию сущности Бога, направления своей жизни и деталей того, что Бог повелевал им делать. Хотя следующие результаты и не всегда бывают следствием проведения личного времени с Богом, ниже представлены некоторые из потенциальных благословений такой дисциплины:

- Искание Бога (Пс. 104:1-7; Прит. 28:5; Плач. 3:25; Иак. 1:5)
- Общение с Богом (1 Кор. 1:9; 1 Иоан. 1:3)
- Исповедание (Пс. 31:5; 37:19; 40:5; 50; Прит. 28:13; 1 Иоан. 1:9)
- Поклонение (Пс. 2:11; 94:6; Матф. 4:10)
- Молитва (Пс. 31:6; Лук. 18:1; Рим. 12:12; Еф. 6:18; Кол. 4:2; 1Фес. 5:17; Иуд. 20)
- Размышление (Втор. 8:2; Агг. 1:5, 7; Пс. 25:2; 138; Плач. 3:40; 2 Кор. 13:5; Гал. 6:4; Пс. 1:1-2; 4:5; 18:15; 62:7; 118:15, 27, 48, 97, 99, 148)
- Слушание Бога (ср. Прит. 3:5-6; Фил. 3:15; Евр. 4:12)
- Эмоциональное и духовное исцеление (Пс. 106:20; 146:3; Фил. 4:6-7; 1 Пет. 5:7)
- Восстановление сил (Иер. 31:2; Деян. 3:19)
- Ободрение (Рим. 15:4-5; 2 Кор. 1:3-4; 7:6; Фил. 2:1; Кол. 2:1-2)
- Покой и мир (ср. Исх. 34:21; Матф. 14:13; Мар. 6:31-32).

Это особое время с Богом может принимать различные формы. Это время можно проводить в одиночестве или с другими верующими. Оно может быть коротким или продолжительным в зависимости от возможностей. предоставляемых расписанием (часы или дни). Это время с Богом может проводиться ежемесячно, ежеквартально или ежегодно. Эти встречи могут сопровождаться постом. В это время человек может заниматься различными делами, такими, как чтение Библии и/или христианской литературы; он может использовать сборник песен, чтобы спеть некоторые из них; он может ходить. размышляя над Писанием, поклоняться и/или молиться. Он может даже подремать или посидеть и пообщаться с другими верующими. Это время не следует слишком жестко планировать, чтобы не случилось так, что все внимание посвящено не Богу, а тщательному выполнению расписания. Вот почему, проводя время с Богом необходимо отключить мобильный телефон и удалиться от мирской суеты. Кроме того, когда приходишь к Богу и ожидаешь ответа от Него (ср. Пс. 61:6; 102:5-6; Ис. 40:31; 49:23; 64:4; Плач. 3:25), чтобы услышать Его и получить силы от Него, важной характеристикой в такое время должна быть гибкость. Служителю необходимо отложить все мирские хлопоты в присутствии Бога и обращаться к Нему с надеждой (Евр. 11:6). Бог благословит такое время, отделенное для Него (ср. Пс. 36:4-6).

#### Пост

Пост принадлежит, вероятно, к числу наименее практикуемых и наименее желаемых духовных дисциплин, но тем не менее он приносит пользу и благословения. Иисус однажды сказал о Своих учениках: «Но придут дни,

когда отнимется у них жених, и тогда будут поститься в те дни» (Лук. 5:35). Жених ушел, а отсюда следует, что в наши дни в христианской жизни пост должен практиковаться.

Когда должны поститься верующие? В Писании к посту обращались в различных ситуациях: при плаче (Суд. 20:26; 1 Цар. 31:13), в ответ на грех (1 Цар. 7:6), чтобы приобрести Божью благосклонность (2 Цар. 12:21-22), пребывая в исканиях Бога (2 Пар. 20:3; Дан. 9:3), в качестве акта смирения при обращении к Богу с просьбой (Езд. 8:21-23; Неем. 1:1-5; Есф. 4:16), чтобы получить освобождение от греховных страстей в стремлении стать сострадающим человеком (Ис. 58:6-7), пребывая в поисках милости от Бога (Иоил. 1:14-16), в доказательство раскаяния (Иоил. 2:12-13; Иоан. 3:5), при подготовке к служению (Матф. 4:1-2), при посвящении христианских работников Господу и отправлении на служение (Деян. 13:2-3; 14:23). Пост, как и многие другие духовные дисциплины, должен быть личным и часто сокровенным актом. Поститься следует для того, чтобы получить одобрение от Бога, а не от людей. Тот, чей пост виден только Богу, получит награду от Него (Матф. 6:16-18).

Какие виды поста записаны в Библии? Был пост, когда люди воздерживались только от пищи (2 Цар. 12:20-21), от пищи и воды на период не более трех дней, за исключением сверхъестественных событий (Исх. 34:28; 3 Цар. 19:8; Езд. 10:6; Есф. 4:16; Деян. 9:9) или воздерживались только от вкусной пищи (Дан. 10:3). К какому посту прибегнуть, человек должен решать самостоятельно или по Божьему указанию.

Как часто и как долго должен поститься верующий? В Библии мы находим пост, который длился три дня (Есф. 4:16; Деян. 9:9), семь дней (1 Цар. 31:13), три недели (Дан. 10:2-3) и сорок дней (Матф. 4:2). Записаны также случаи особого поста, когда люди уходили на длительное время без пищи и питья (Исх. 34:28; 1 Цар. 19:8). Когда человек постится, особенно длительное время, ему необходимо принимать во внимание состояние своего здоровья и рабочий график. Плохое здоровье или плотный рабочий график могут помешать достижению заданной цели. Это также может привести к ухудшению здоровья, слабости или даже потере сознания. В зависимости от состояния своего здоровья, некоторым людям следует прежде проконсультироваться у врача. Также рекомендуется, если человек желает находиться в посте в течение длительного времени, делать это после нескольких более коротких периодов поста. Можно начать с пропуска одного приема пищи и использовать это время для молитвы и чтения Слова (ср. Иов. 23:12). Следующим шагом может быть воздержание от пищи целый день. Обратите, пожалуйста, внимание, что этот раздел о посте не претендует на исчерпывающе исследование по данному вопросу. Рекомендуется, чтобы вначале вы проконсультировались у врача и прочитали одну-две книги по данному вопросу.

Раздумывая о посте, уделите время, чтобы спланировать его: как вы проведете свое время и где вы будете делать это. Готовьтесь к нему с молитвой и через чтение Божьего Слова. Решите, будете ли вы пить только одну воду или воду и чай, или сок, и/или будете употреблять только безвкусную пищу. Спланируйте свое время так, чтобы ваш график был не загружен и, по возможности, чтобы вы могли побыть наедине. В течение поста запланируйте

время для молитвы, чтения Божьего Слова, а также для пения и прослушивания музыки, которая ободрит вас в хождении с Христом. Если вы хотите поститься со своей супругой, другом или даже группой людей, спланируйте время, когда вы сможете побыть наедине и с группой для молитвы, пения и чтения Божьего Слова. Делая это, обращайте свой взор на Бога и ожидайте действий от Него: «А без веры угодить Богу невозможно; ибо надобно, чтобы приходящий к Богу веровал, что Он есть, и ищущим Его воздает» (Евр. 11:6).

### Благовестие (евангелизм)

Каждый верующий несет личную ответственность за то, чтобы делиться своей верой во Христа с погибшими (ср. Матф. 28:19). Иисус сказал слушавшим Его Нагорную проповедь: «Вы – соль земли. Если же соль потеряет силу, то чем сделаешь ее соленою? Она уже ни к чему негодна, как разве выбросить ее вон на попрание людям. Вы – свет мира. Не может укрыться город, стоящий на верху горы. И, зажегши свечу, не ставят ее под сосудом, но на подсвечнике, и светит всем в доме. Так да светит свет ваш пред людьми, чтобы они видели ваши добрые дела и прославили Отца вашего Небесного» (Матф. 5:13-16). Иисус сказал эти слова народу израильскому. Они, как нация, должны были служить светом языческим народам (Исх. 19:5-6: Втор. 4:5-8; 14:2; 26:18-19; 28:1, 9-14), однако они абсолютно не справились со своей задачей (4 Цар. 16:7-18; Иер. 6:1-8; 16:10-13; Иез. 5:5-6; 36:22-23). Этот отрывок применим также и к христианам. Христиане должны быть солью (ср. Кол. 4:6) и светом (Рим. 13:11-14; Ефес. 5:8-11; Фил. 2:15), подобным городу на вершине холма, который светил бы так, чтобы все прославляли их Отца (1 Фес. 2:12; 1 Пет. 2:9).

Благовестие погибшим очень важно для Бога (2 Пет. 3:9) и Иисуса (Марк. 10:45; Тит. 2:14). Именно поэтому Он пришел на землю умереть на кресте (1 Пет. 3:18). После Своей смерти и перед вознесением Иисус послал Своих учеников благовествовать погибшим (Матф. 28:18-20), не только тем, которые были рядом, но и до края земли (Деян. 1:8). «Итак мы – посланники от имени Христова, и как бы Сам Бог увещает через нас; от имени Христова просим: примиритесь с Богом» (2 Кор. 5:20). Поэтому Павел сказал: «Со внешними обходитесь благоразумно, пользуясь временем. Слово ваше да будет всегда с благодатью, приправлено солью, дабы вы знали, как отвечать каждому» (Кол. 4:5-6). Такова задача каждого верующего.

### Служение

Служение – еще один важный аспект христианской жизни. Как ученики Христовы, христиане должны следовать Его примеру служения. Марк писал об Иисусе: «Ибо и Сын Человеческий не для того пришел, чтобы Ему служили, но чтобы послужить и отдать душу Свою для искупления многих» (Марк. 10:45). Иисус исполнил эти слова, послужив верующим, когда взошел на крест.

Служение другим было так важно для Иисуса, что стало последней темой, которую Он изложил, прежде чем отправиться на крест. В ночь, в которую Он взят был, омыв ноги Своим ученикам, Иисус выполнил дело

смиренного слуги. После этого акта служения Иисус сказал ученикам: «Вы называете Меня Учителем и Господом, и правильно говорите, ибо Я точно то. Итак, если Я, Господь и Учитель, умыл ноги вам, то и вы должны умывать ноги друг другу. Ибо Я дал вам пример, чтобы и вы делали то же, что Я сделал вам. Истинно, истинно говорю вам: раб не больше господина своего, и посланник не больше пославшего его. Если это знаете, блаженны вы, когда исполняете» (Иоан. 13:13-17). Смысл слов Иисуса был таков: если Он, будучи больше Своих последователей, их Господь и Учитель, омыл им ноги, то насколько больше они должны служить другим? Если они будут поступать так, следуя Его примеру, то благословенны будут. Это перекликается с 1 Иоан. 2:5-6, где сказано: «Из сего узнаем, что мы в Нем. Кто говорит, что пребывает в Нем, тот должен поступать так, как Он поступал». Поэтому верующие должны следовать примеру их Спасителя и служить другим.

Одна из проблем в служении состоит в том, что слишком часто служитель не хочет служить сам, а хочет, чтобы ему служили. Даже Иаков и Иоанн однажды пришли к Иисусу и попросили Его поставить одного из них по правую, а другого по левую сторону в славе Его, однако Иисус ответил им так: «Вы знаете, что почитающиеся князьями народов господствуют над ними, и вельможи их властвуют ими. Но между вами да не будет так: а кто хочет быть большим между вами, да будет вам слугою; и кто хочет быть первым между вами, да будет всем рабом» (Марк. 10:42-44). Печально говорить, но зачастую пасторы, пресвитеры и евангелисты в церкви поступают как языческие правители, а не как слуги и рабы. Поддавшись влиянию общества, а не Писания, они возжелали больше человеческой славы, нежели славы Божьей. Руководителям церкви необходимо проявлять особую осторожность, потому что они особым образом призваны Богом быть руководителями (Ефес. 4:8, 11-16), имеющими огромную ответственность (1 Пет. 5:1-4; Евр. 13:17), и должны быть любимыми и уважаемыми церковью (1 Фес. 5:12-13). Но при этом они должны быть слугами тем же людям, за которых они ответственны (Марк. 10:42-45). Отсюда может возникнуть искушение господствовать над своей паствой. У руководителя-слуги действительно есть такие сложности, но они могут быть преодолены силой Святого Духа.

Руководители церкви должны служить Богу, а не работать для приобретения мирского богатства (Матф. 6:24; Лук. 4:8; Иак. 4:4). Свое служение они должны совершать в смирении (Фил. 2:3-4), не себе служа, но другим и Богу (2 Кор. 4:5). За это они будут удостоены чести (Иоан. 12:26). «Блаженны рабы те, которых господин, придя, найдет бодрствующими; истинно говорю вам, он препояшется и посадит их, и, подходя, станет служить им» (Лук. 12:37).

### Распорядительность

Распорядительность — это дисциплина, которая показывает, как человек использует все то, что было вверено ему Богом, включая свою семью (Прит. 13:24; Ефес. 5:26-30; 6:4; Кол. 3:21; 1 Пет. 3:7), деньги (Лук. 16:11), имущество (Матф. 6:19-21), время (Ефес. 5:16), духовные дары (1 Кор. 12:7; 1 Пет. 4:10-11), свое тело (1 Кор. 6:13, 15, 17, 19-20; 1 Фес. 4:4) и др. Управляющий однажды даст отчет своему Господину за свои действия (2 Кор. 5:10; ср. Матф. 25:19; Лук. 16:1-2).

Главная задача хорошего распорядителя — оказаться достойным доверия (1 Кор. 4:2; ср. Лук. 12:42-44), ибо хороший распорядитель, будучи найден верным Богом, будет вознагражден (Матф. 25:21; Лук. 12:35-37; 19:17, 19, 24-26). Негодный распорядитель, с другой стороны, не получит награды. Если он плохо справится с работой, то не получит на попечение большие богатства (Лук. 16:10-13) и/или большую ответственность (ср. Лук. 19:17, 19, 20-26), в отличие от верного распорядителя. Вместо этого однажды он будет наказан за свое негодное управление (ср. Матф. 25:24-30; Лук. 19:20-24, 26).

То, как верующий выполняет свои обязанности, находится в прямой зависимости от его зрелости во Христе. Человек, зрелый в вере, будет использовать все, что имеет, для славы Божьей (ср. 1 Кор. 10:31). Он будет желать наилучшим образом использовать все, что имеет, для служения Богу. Он понимает, что бежит дистанцию (1 Кор. 9:24-27; Евр. 12:1, поприще), а потому его желанием и целью будет завоевание награды. Чтобы добиться этого, он должен быть мудрым (ср. Матф. 10:16; Лук. 16:8-9) в использовании всего того, что Бог вверил ему.

Распорядительность верующего в Иисуса Христа — чрезвычайно важная часть его веры, потому что она говорит о серьезности веры и его отношений с Христом (ср. Тит. 2:11-14). Поэтому распорядитель должен мудро использовать свое время и другие земные ресурсы (ср. Рим. 13:11-14).

#### Даяние

Христиане должны быть щедрыми людьми (ср. Прит. 22:9; Марк. 12:41-44; 2 Кор. 9:6-7; 1 Тим. 6:17-18), дающими жертвенно (Лук. 21:1-4; Рим. 12:8; 2 Кор. 8:1-5). Лучшими примерами щедрости для верующего являются Бог Отец и Иисус Христос. Бог отдал миру Свое самое лучшее — Иисуса (Иоан. 3:16; 2 Кор. 9:15). Иисус отдал миру Себя Самого (Евр. 12:2-3). Бог продолжает давать Своим детям все, в чем они нуждаются (Рим. 8:31-32; Фил. 4:19). Отражая великую щедрость Бога Отца и Бога Его Сына, верующие также должны проявлять эту характеристику.

Иисус, давая Своим ученикам власть исцелять и совершать чудеса, сказал: «Больных исцеляйте, прокаженных очищайте, мертвых воскрешайте, бесов изгоняйте; даром получили, даром давайте» (Матф. 10:8). Христиане также должны даром давать то, что было дано им. Иисус также сказал: «Не собирайте себе сокровищ на земле, где моль и ржа истребляют и где воры подкапывают и крадут, но собирайте себе сокровища на небе, где ни моль, ни ржа не истребляют и где воры не подкапывают и не крадут, ибо где сокровище ваше, там будет и сердце ваше. Никто не может служить двум господам: ибо или одного будет ненавидеть, а другого любить; или одному станет усердствовать, а о другом нерадеть. Не можете служить Богу и маммоне» (Матф. 6:19-21, 24). Бог никогда не хотел, чтобы Его дети удерживали для себя все, что Он дает им. Наоборот, Он дает им, чтобы они могли делиться с другими (ср. Деян. 2:44-45; 4:32-35; 1 Кор. 16:1-3; 2 Кор. 8:13-15; 9:6-15), верующими и неверующими (Гал. 6:7-10).

Верующий должен жертвовать не только таким нуждающимся, как вдовы, сироты и бедные (Втор. 10:18; 24:19-21; 26:12-13; Гал. 2:10; Иак. 1:27: 2:15-17: 1 Иоан. 3:17), но и церкви. В Ветхом Завете Бог требовал десятину от общего дохода (Втор. 27:30), урожая зерна, нового вина и масла (Втор. 14:23). Десятина была святой для Господа (Лев. 27:30) и должна была использоваться для восполнения нужд левитов «за службу их, за то, что они отправляют службы в скинии собрания» (Лев. 18:21). В отношении тех, кто не давал десятины, Бог сказал, что они обкрадывали Его и пожинали проклятие за это (Мал. 3:8-9). При этом Он сказал им, чтобы испытали Его: «Принесите все десятины в дом хранилища, чтобы в доме Моем была пища, и хотя в этом испытайте Меня, говорит Господь Саваоф: не открою ли Я для вас отверстий небесных и не изолью ли на вас благословения до избытка? Я для вас запрещу пожирающим истреблять у вас плоды земные, и виноградная лоза на поле у вас не лишится плодов своих, говорит Господь Саваоф. И блаженными называть будут вас все народы, потому что вы будете землею вожделенною, говорит Господь Саваоф» (Мал. 3:10-12). Другими словами, те представители народа израильского, которые доверятся Богу через свои десятины, получат благословение от Него. Эти же принципы повторяются и в Новом Завете.

Хотя в Ветхом Завете от народа израильского требовалась десятина, в Новом Завете не указывается сумма, которую верующие должны жертвовать в церковь. Один из принципов даяния был изложен Павлом, когда он собирал пожертвования для бедных верующих в Иерусалиме. Он сказал коринфянам: «В первый день недели каждый из вас пусть отлагает у себя и сберегает, сколько позволит ему состояние, чтобы не делать сборов, когда я приду» (1 Кор. 16:2). Они должны были откладывать деньги прямо пропорционально уровню своих доходов. Таким образом, в воскресенье верующий должен был взвесить, каким доходом Бог благословил его на предыдущей неделе, а затем в соответствии с этим отложить деньги для пожертвований. Другой принцип новозаветного даяния находится во 2 Коринфянам 9, где Павел добавляет: «При сем скажу: кто сеет скупо, тот скупо и пожнет; а кто сеет щедро, тот щедро и пожнет. Каждый уделяй по расположению сердца, не с огорчением и не с принуждением; ибо доброхотно дающего любит Бог» (2 Кор. 9:6-7). Главная мысль здесь состоит в том, что человек будет благословлен пропорционально тому, как он дает. Если он сеет скупо, то и пожнет скупо. Если он щедр в своем даянии, Бог будет щедр к нему. Бог не хочет, чтобы Его дети давали «с огорчением» (когда они в действительности не хотят делать этого) или же «с принуждением» (когда чувствуют, что им придется сделать это). Он хочет, чтобы они были доброхотными даятелями и жертвовали с радостью. Тому, кто будет доброхотно и щедро жертвовать, Бог пошлет еще больше, умножая даваемое еще прежде, чем оно будет использовано. Это приведет к наилучшему распределению и влиянию ресурсов верующего (2 Кор. 9:10).

Сколько же денег христианин должен жертвовать в церковь? Подобно народу израильскому, десятина (десять процентов общего дохода человека) – неплохая сумма для начала. Похоже, что десятина была стандартом в ветхозаветные времена, потому что даже до Закона Моисеева Авраам уплатил десятину Мелхиседеку, царю Салима, который «был священником Бога Всевышнего» (Быт. 14:18-20; Евр. 7:6-10). Начиная с десятины, по мере роста Божьих материальных благословений, человек может начать давать и больше этого (ср. 1 Кор. 16:2). Кроме этого, нужно жертвовать Богу до того, как деньги

начинают расходоваться на какие-либо другие цели, потому что такой подход воздает честь Богу (Прит. 3:9-10). Когда Бог идет первым, тогда прочие нужды верующего будут удовлетворены (Матф. 6:25-34; ср. Фил. 4:15-19). Жертвование с таким подходом служит проверкой веры (ср. 2 Кор. 9:13), в отличие от даяния после удовлетворения всех существующих нужд.

Вдобавок щедрый, радушный даятель будет делиться своим добром с нуждающимися (Деян. 2:44-45; 4:32-35) для получения похвалы не от людей, но от Бога (Матф. 6:1-4; ср. Деян. 4:36-5:11), собирая таким образом себе сокровище на небесах (Матф. 6:19-21). Доброхотный даятель понимает, что щедрый человек будет благословлен и будет иметь прибыль (Прит. 11:24-26; 22:9; 2 Кор. 9:6-11; Фил. 4:14-19) пропорционально своей щедрости (2 Кор. 9:6). Он понимает, что в конечном счете все принадлежит Богу (Втор. 10:14; Пс. 23:1) и все его доброе имущество исходит от Него (Иак. 1:17). Он знает, что никогда не должен быть жадным и не жаждать богатства (1 Тим. 6:9-11), но довольствоваться тем, что дает ему Бог (ср. 1 Тим. 6:8, 17). Говоря словами Агура, сына Иакеева: «Двух вещей я прошу у Тебя, не откажи мне, прежде нежели я умру: суету и ложь удали от меня, нищеты и богатства не давай мне, питай меня насущным хлебом, дабы, пресытившись, я не отрекся Тебя и не сказал: "кто Господь?" и чтобы, обеднев, не стал красть и употреблять имя Бога моего всуе» (Прит. 30:7-9).

### Ведение дневника

Ведение дневника служит еще одним способом записи того, что Бог делает в жизни людей. Поступая так, они могут просматривать записи о прошлых событиях и вспоминать Божью верность, преподанные уроки, данные обещания, ответы на молитву, важные успешные события, трудности, изменения, произошедшие в их жизни и т.д. Пользуясь этим инструментом, они могут вспоминать, получать ободрение в вере и учить других.

Бог и народ израильский тоже делали подобное. Во многих случаях Бог говорил народу израильскому «помнить» все то, что Он хотел, чтобы они не забыли, о чем и записано в Библии (Втор. 4:10; 5:15; 7:18; 8:2; 8:18; 9:7, 27; 15:15; 16:3, 12; 24:9, 18, 22; 25:17; 32:7). Бог поместил на небе радугу, чтобы напоминать всем последующим поколениям, что Он больше никогда не пошлет на землю потоп, чтобы водой уничтожить все живущее на ней (Быт. 9:8-17). Бог повелел Моисею записать пророчество в памятную книгу (ср. Исх. 17:14), а в ответ на это Моисей в качестве материального памятника построил алтарь (Исх. 17:15-16). Бог также повелел израильтянам по краям своих одеяний сделать кисточки, к которым нужно было привязать голубые нити. Кисточки должны были напоминать им обо всех Божьих заповедях, чтобы они повиновались им, были святы пред Богом и не следовали видению своих очей и сердец (Числ. 15:38-39). При других обстоятельствах Бог повелел Иисусу Навину сложить 12 камней как памятный знак для будущих поколений о том как Он перед ковчегом завета разделил воды Иордана, когда народ Израильский входил в землю Ханаанскую (И. Нав. 4:6-7). Мардохей и Есфирь учредили праздник как воспоминание о времени, когда Бог освободил евреев от их врагов (Есф. 9:20-28). Библия полна летописей и памятных записей, данных Богом Своему народу, чтобы они помнили и не забывали. Библия сама по себе - это памятная книга и напоминание для верующих.

Ведение дневника может быть для верующего его собственной записью того, как Бог благословлял его в легкие и трудные времена, во времена болезни и здравия, во времена благословений и даже во времена воспитательного наказания. Такой дневник будет благословением не только для его автора, но, возможно, и для будущих поколений.



# ВОПРОСЫ К РУКОВОДИТЕЛЯМ ЦЕРКВЕЙ, МИССИОНЕРАМ И ОСНОВАТЕЛЯМ НОВЫХ ЦЕРКВЕЙ:

| 1. | Ниже укажите, какие из десяти пунктов духовной дисциплины вы регулярно практикуете в своей жизни. Рядом с каждой дисциплиной напишите, как часто вы практикуете ее (ежедневно, еженедельно, ежемесячно, ежеквартально, ежегодно и т.д.).  • • • • • • • • • • • • • • • • • |
|----|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 2. | Перечислите, какие из десяти дисциплин вы не практикуете вовсе:                                                                                                                                                                                                             |
| 3. | Глядя на свои списки, скажите, считаете ли вы себя успешным в этих сферах своей христианской жизни? Хотите ли вы возрастать в этих сферах?                                                                                                                                  |
| 4. | Пожалуйста, перечислите три дисциплины, которые вы хотите сделать частью своей жизни прямо сейчас. Рядом напишите, как часто вы желаете практиковать их (ежедневно, еженедельно, ежемесячно, ежеквартально):  • •                                                           |

| 5. | Пожалуйста, уделите сейчас время тому, чтобы выработать приемлемый, достижимый план, которому вы будете следовать, чтобы сделать эти три дисциплины частью своей христианской жизни. Определите дату, до которой вы желаете практиковать эти дисциплины. Помните, что неважно, насколько хорош ваш план. Если вы хотите выполнить его, вы должны делать это в силе и могуществе Святого Духа. Если вы не будете полагаться на Него, вы не сможете быть успешными в осуществлении своего плана длительное время. Вы должны сделать это своей целью, потому что христианская жизнь — это процесс длиной во всю жизнь, поэтому осуществление этих духовных дисциплин должно быть соответственным. |
|----|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|    | Дата исполнения:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 6. | Пожалуйста, перечислите три других духовных дисциплины, которые вы хотели бы сделать частью своей жизни, после того как успешно начнете практиковать первые три. Рядом напишите, как часто вы желаете их практиковать (ежедневно, еженедельно, ежемесячно, ежеквартально) и когда вы хотели бы приступить к их осуществлению.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|    | Дата начала:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|    | • • •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |

Когда вы пожелаете включить эти дисциплины в свою жизнь и пожелаете ли сделать это вообще, зависит от вас. Пожалуйста, помните, что это решение окажет серьезное влияние на ваше хождение с Христом, вашу эффективность как христианина, ваше потенциальное влияние как руководителя и в конечном счете вашу вечность.



# ЛИЧНЫЙ РОСТ РУКОВОДИТЕЛЯ ЦЕРКВИ:

### Методы изучения Библии

### Правила толкования

Методология, используемая для изучения Библии, чрезвычайно важна для понимания и преподавания Слова. Вот почему пасторы и руководители церкви должны осторожно подходить к тому, как они изучают и преподают Слово Божье. По причине важности этой задачи руководитель церкви должен стараться «представить себя Богу достойным, делателем неукоризненным, верно преподающим слово истины» (2 Тим. 2:15). Поэтому человек, занимающийся толкованием Слова Божьего, должен удостовериться, что содержание проповеди, провозглашаемой как «так говорит Господь», соответствует тому, что Бог говорит в Своем Слове. Руководитель церкви должен помнить, что однажды ему придется дать отчет за то, чему он учил. Иаков ясно сказал об этом, предостерегая своих читателей: «Братия мои! Не многие делайтесь учителями, зная, что мы подвергнемся большему осуждению» (Иак. 3:1). Бог серьезно относится к преподаванию Своего Слова и ожидает такого же серьезного отношения от преподающих. Он не хочет, чтобы церковнослужители учили «учениям, заповедям человеческим» (Матф. 15:9); не желает Он также, чтобы они что-либо добавляли или отнимали от Его Слова (Втор. 4:2; 12:32; Прит. 30:5-6; Откр. 22:18), манипулируя верующими или навязывая им свою волю и желания, подобно книжникам и фарисеям, налагавшим тяжелые и «неудобоносимые бремена» (Матф. 23:1-4). Поэтому руководство церкви должно прилагать все усилия, чтобы не искажать Слово Божье, ведь однажды они обязаны будут дать отчет за свое преподавание и проповедь.

Существует два основных подхода к изучению Божьего Слова — дедуктивный и индуктивный. Дедуктивный метод используется тогда, когда студент подходит к библейскому тексту с предвзятым мнением о том, что говорится в этом тексте. Такой подход может быть опасным, потому что в этом случае тексту приписывается то значение, которое текст может и не выражать. Например, в Луки 6:31 Иисус сказал: «И как хотите, чтобы с вами поступали люди, так и вы поступайте с ними». Используя дедуктивный подход к изучению Библии, человек, с которым в прошлом поступили несправедливо, может понимать этот стих следующим образом: «Этот человек плохо обошелся со мной, следовательно, он хочет, чтобы и с ним обходились плохо». Такое объяснение может послужить катализатором расплаты и мести только потому, что данный стих был неправильно истолкован. Часто к изучению Библии

подходят именно таким образом. Когда подобное происходит, сказанные проповеди и преподанные уроки искажают истину.

Используя индуктивный подход к изучению Библии, служитель изучает Слово Божье с целью понимания замысла библейского автора. Другими словами, он не станет толковать отрывок, исходя из своего предвзятого мнения, но будет извлекать из текста его истинное значение. Чтобы сделать это, он должен принять во внимание, по крайней мере, пять правил толкования:

- 1. Буквальное
- 2. Контекстуальное
- 3. Историческое
- 4. Грамматическое
- 5. Диспенсационное

Понимание текста в его буквальном, или нормальном, виде важно для понимания правильного значения отрывка. Это значит, что изучающий Библию должен толковать отрывок так, как и любое другое литературное произведение, понимая использованную автором форму изложения. Например, писал ли автор просто (без использования образной речи), метафорически, аллегорически, поэтически, используя притчи, пророческий стиль и т.д.? Понимая эти стили написания, человек, изучающий Библию, лучше поймет смысл, заложенный автором.

Изучая отрывок контекстуально, служитель должен работать над пониманием отрывка в его библейском контексте. Для этого он должен вначале попытаться понять отрывок в его непосредственном контексте (это стихи, которые предшествуют данному отрывку или следуют за ним), затем в контексте абзаца, в котором он находится, а потом главы, в которой он записан, и далее в контексте окружающих глав, в контексте книги, жанра, завета, а затем и всей Библии. Это важно, потому что для правильного понимания изначального замысла библейского автора человек, исследующий Библию, должен понимать ход его мыслей от начала и до конца. Этого нельзя достичь, если отрывок вырван и истолкован вне своего контекста.

Знание исторического контекста отрывка также важно для понимания изначального намерения библейского автора. Составляя текст, автор исходил из привычной для себя исторической обстановки, неизвестной, однако, для его современных читателей. Вот почему важно, чтобы исследователь Библии определил исторический контекст, прочел библейские комментарии и исторические книги, рассматривающие ту эпоху и местность, в которой происходили события. Такой шаг также поможет студенту лучше понять информацию, связанную с историческим фоном, что, в свою очередь, приведет к лучшему пониманию контекста и изначального значения отрывка.

Понимание грамматики отрывка также играет важную роль для правильного истолкования его значения. Рассмотрение синтаксиса стиха помогает исследователю Библии понять структуру предложения. Понимание значения библейских слов, которое они имели во время их написания, также важно, потому что с течением времени многие слова изменили свой смысловой оттенок или значение. Поэтому, если исследователь Библии хочет

надлежащим образом понять истинный замысел отрывка, ему следует принимать во внимание эту лексическую информацию. Отступление от этого правила может привести к неправильному толкованию и преподаванию Слова Божьего.

Толкование отрывка с диспенсационной точки зрения также является обязательным. Это достигается, когда исследователь Библии принимает во внимание, в какой диспенсации чли домостроительстве (ср. Ефес. 1:10, «устроение») написан или к чему относится отрывок Писания. Это важно, потому что он должен понимать, когда и кому был адресован тот или иной конкретный отрывок Писания. Например, применимы ли к современным верующим законы относительно пищи и священничества, бывшие частью Закона Моисеева? Если «да», почему они применимы? Если «нет», почему нет? Как определить, какие обетования в Писании применимы только к народу израильскому, а какие — к церкви? Человек, не принимающий во внимание диспенсационное толкование, может применять к Церкви отрывки, предназначенные для Израиля. Он также может не рассматривать Израиль и Церковь как две отдельные сущности, но считать Церковь продолжением народа израильского. К тому же пренебрежение изучением Писания с точки зрения диспенсации может привести к неправильному толкованию отрывка.

### Методы изучения Библии

Каковы главные шаги изучения Библии? Вот четыре простых, но необходимых шага:

- 1. Наблюдение
- 2. Толкование
- 3. Сопоставление
- 4. Применение

Эти четыре шага можно сравнить с действиями детектива, который изучает место преступления. Все они необходимы, чтобы прийти к правильному выводу и последующему применению.

Наблюдение – это первый шаг изучения Библии. В этой первой части процесса изучения студент (библейский детектив) смотрит на отрывок и делает наблюдения. На этом этапе он делает заметки о том, что видит. Он задает вопросы. Он ищет ответы на свои вопросы. В этой части процесса активируются ранее обсужденные пять правил толкования (буквальное, контекстуальное, историческое, грамматическое, диспенсационное). После того как наблюдения сделаны и ответы на вопросы найдены, студент переходит ко второму шагу процесса изучения.

На этом этапе он берет всю информацию, собранную на первом этапе, и объясняет отрывок в свете изученного. Это решающий шаг и причина, почему так важно, чтобы студент использовал индуктивный, а не дедуктивный подход к

\_

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> Диспенсация – это период времени, определенный Богом, в течение которого Он управляет человечеством согласно Своей воле. Это, однако, не связано с тем, как спасается человечество, потому что спасение происходит всегда по благодати через веру.

изучению Библии. Ему нужно добиться, чтобы отрывок как бы заговорил сам, а не подходить к нему со своими уже предвзятыми идеями. Если на первом этапе он проделал работу должным образом, то собранные факты должны подвести (склонить) студента к правильному выводу. Но, как в любом другом процессе, всегда важно проверить этот вывод, насколько он верен.

Если исследователь Библии хочет проверить свои выводы, ему необходимо сделать третий шаг – сопоставление. На этом этапе процесса мы смотрим на остальную часть Писания и соотносим с ней наши выводы. Здесь следует задать вопрос: «Согласуются ли мои выводы с остальной частью Писания?» Если ответ положителен, значит, студент хорошо справился со своей работой. Если имеют место противоречия, тогда, возможно, он пришел к неправильному выводу или же неправильно понял отрывок или отрывки, с которыми пытался их сопоставить. В любом случае, Библия не противоречит себе, но всегда согласуется с собой. Когда студент уверен, что сделал правильный вывод в отношении своего отрывка, он может перейти к заключительному шагу, т.е. применению.

На этапе применения студент берет все, что изучил, и применяет отрывок к своим слушателям. Хотя библейский отрывок имеет только одно правильное толкование, т.е. толкование, отражающее первоначальный замысел автора, этот же отрывок можно применить во многих случаях. Однако студент должен помнить, что его применение должно оставаться в границах значения отрывка. Например, в Филиппийцам 4:13 Павел сказал: «Все могу в укрепляющем меня Иисусе Христе». Если применить этот стих к человеку, который хочет состязаться в беге на марафонскую дистанцию, такое толкование будет неправильным. Почему? Потому что в непосредственном контексте этого отрывка говорится о том, что Павел может жить и в трудных, и в благоприятных условиях. Поэтому применение должно быть ограничено этим контекстом, т.е. способностью делать все через Христа перед лицом и бедности, и изобилия, потому что обе ситуации требуют наличия силы Христовой. От этого принципа можно отступить лишь в том случае, если существуют другие отрывки, где изложена та же истина, что и Филиппийцам 4:13, но в другом контексте. Исследователь Библии должен осторожно подходить к тому, как он применяет Писания.

Еще один аспект изучения Библии, который следует помнить, состоит в том, что Библию лучше всего толкует она сама, а потому она является своим наилучшим комментарием. Поэтому чем лучше человек знает Библию, тем глубже он сможет ее изучать. Это еще одна причина, почему руководителю церкви необходимо прочитывать всю Библию за год, изучать и учить по целым книгам. Поступая так, он лучше познакомится со всей Библией в целом и ее учением, а не только ее отдельными частями. Прочитав всю Библию за год, он будет лучше понимать все Писание. Как следствие, он сможет лучше понимать другие отрывки Библии в контексте всей Библии. Бог благословляет такое посвящение Его Слову. Впоследствии Он даст большее и более глубокое понимание, которого никогда не получит поверхностный читатель. Поэтому, исследуя одну часть Библии, используйте все Писание, чтобы лучше понять данный отрывок.

Одним из великих стимулов в процессе изучения Библии является тот факт, что у верующего есть Помощник (ср. 1 Кор. 6:19), Святой Дух, содействующий ему в этом изучении. Святой Дух помогает верующему познавать и понимать истину (ср. Иоан. 16:13). Поэтому, когда верующий изучает отрывок в поисках ответов, Святой Дух будет направлять его в этом процессе (ср. Рим. 8:26-27; 1 Иоан. 2:27). Исследователь Библии при изучении этой Книги должен полагаться на своего Помощника, Духа истины (ср. Иоан. 14:17; 15:26; 16:13), потому что Он направит его на всякую истину.



### ВОПРОСЫ К РУКОВОДИТЕЛЯМ ЦЕРКВЕЙ, МИССИОНЕРАМ И ОСНОВАТЕЛЯМ НОВЫХ ЦЕРКВЕЙ:

| IVID | TOONOTIEF AIM IN COTTODATEDINIM TOODDIN HER ROEM.                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 1.   | Как учитель Слова Божьего, четко ли вы понимаете свою привилегию и обязанность? Серьезно ли вы относитесь к этой обязанности?                                                                                                                                                                                                                         |
| 2.   | Какой подход к изучению Библии вы используете – индуктивный или дедуктивный? Видите ли вы различия между двумя подходами? Понимаете ли опасность дедуктивного подхода?                                                                                                                                                                                |
| 3.   | Объясняя отрывок, принимаете ли вы во внимание различные правила толкования (буквальное, контекстуальное, историческое, грамматическое и диспенсационное)? Понимаете ли вы важность этих правил? Есть ли книги, которые вам нужно купить, чтобы лучше толковать Библию? Если «да», назовите их.                                                       |
| 4.   | Используете ли вы изложенные здесь четыре шага изучения Библии (наблюдение, толкование, сопоставление и применение)? Случалось ли так, что вы изменяли последовательность, пропускали метод наблюдения и сразу переходили к применению? Если вы пропускаете шаг наблюдения, какой метод изучения Библии вы используете – индуктивный или дедуктивный? |
| 5.   | Что вы можете сделать, чтобы стать лучшим исследователем и учителем Слова Божьего?                                                                                                                                                                                                                                                                    |



### ЛИЧНЫЙ РОСТ РУКОВОДИТЕЛЯ ЦЕРКВИ:

### Подготовка проповеди

### Важность этого служения

Проповедь и учение — это самые важные аспекты служения пастора и пресвитера. Посредством Слова Божьего он кормит свою паству безошибочным (Иоан. 14:26; ср. Гал. 3:16), богодухновенным (2 Тим. 3:16-17; 2 Пет. 1:20-21), непогрешимым (Матф. 5:18), нетленным, живым и пребывающим вовек Словом Божьим (1 Пет. 1:23). Посредством именно этого служения его паства освящается Словом (Иоан. 17:17), которое «живо и действенно, и острее всякого меча обоюдоострого: оно проникает до разделения души и духа... и судит помышления и намерения сердечные» (Евр. 4:12). Таким образом пастор/пресвитер снаряжает свою паству (ср. Ефес. 4:11-16) для понимания и использования меча Духа (Ефес. 6:17). Именно это оружие для защиты, являющееся составной частью духовной брони верующего, столь необходимо для эффективных боевых действий против лукавого и его орд (Ефес. 6:11-13; ср. Матф. 4:4, 7, 10). Обладая таким оружием, верующие смогут встать на защиту надежды, которая пребывает в них (ср. Матф. 28:19; 1 Пет. 3:15).



Павел говорил молодому пастору Тимофею: «Проповедуй слово, настой во время и не во время, обличай, запрещай, увещевай со всяким долготерпением и назиданием. Ибо будет время, когда здравого учения принимать не будут, но по своим прихотям будут избирать себе учителей, которые льстили бы слуху» (2 Тим. 4:2-3). Мы живем во время, о котором говорил Павел, потому что сегодня многие хотят, чтобы им ласкали слух, желая слышать лишь то, что соответствует их взглядам на жизнь. Они не хотят слышать: «Так говорит Господь». Вот почему Павел призывал Тимофея проповедовать Слово, обличать, запрещать, увещать со всяким долготерпением и назиданием. Тимофей должен был пребывать в готовности проповедовать Слово «во время и не во время». Он обязан был проповедовать, обличать, запрещать и увещать и тогда, когда люди хотели слушать Слово Божье, и тогда, когда не хотели — точно так бывает время собирания фруктов и овощей и не время для этого. Тимофей должен был проповедовать не то, что хотели слышать люди, а что Бог хотел сказать.

Из-за важности этого служения, проповедник/учитель Слова Божьего должен стараться «представить себя Богу достойным, делателем неукоризненным, верно преподающим слово истины» (2 Тим. 2:15). Это

чрезвычайно важно, потому что он обязан доносить Божьей церкви Его слово, а не свои идеи. Проповедник/учитель должен помнить, что однажды ему придется дать за это отчет. Иаков говорил об этом вопросе, предупреждая своих слушателей: «Братия мои! Не многие делайтесь учителями, зная, что мы подвергнемся большему осуждению» (Иак. 3:1). Бог серьезно относится к тому, как преподается Его Слово, и ожидает такого же отношения от тех, кто это Слово проповедует и преподает. Он не желает, чтобы руководители церкви учили «учениям, заповедям человеческим» (Матф. 15:9). Он не желает, чтобы они прибавляли что-либо к Его Слову или убавляли от него (Втор. 4:2; 12:32; Прит. 30:5-6; Откр. 22:18), навязывая другим свою волю и желания, как книжники и фарисеи, налагавшие на людей бремена тяжелые и неразумные (Матф. 23:1-4). Не такой пример оставил нам Иисус, ибо Сам Он сказал: «Возьмите иго Мое на себя и научитесь от Меня, ибо Я кроток и смирен сердцем, и найдете покой душам вашим; ибо иго Мое благо, и бремя Мое легко» (Матф. 11:29-30). Поэтому руководители церкви в своем служении проповеди и учения должны быть осторожными, чтобы не искажать Божье Слово, утяжеляя бремена людей там, где они должны быть легкими, потому что однажды они дадут отчет о том, как они преподавали Слово Божье.

### Вклад в это служение

Если пастор или пресвитер желает правильно преподавать Слово истины и оказывать положительное влияние на жизнь людей внутри и вне церкви, он должен что-то вкладывать в это служение. Из чего должны состоять эти вложения? Из времени и денег. Чтобы правильно преподавать Слово истины, пастор/пресвитер должен посвятить себя этому. Поспешное рассмотрение любого отрывка Писания без детального исследования уменьшает ценность текста, который он объясняет. Мало того, такой шаг будет безрассудным, поскольку в зависимости от правильного или неправильного толкования и проповедования Писания слова проповедника могут оказать на слушателей либо созидающее, либо разрушительное воздействие.

Деньги – еще одно вложение, которое проповеднику придется сделать, чтобы приобрести инструменты, призванные помочь в правильном преподавании Слова истины. Он должен добавлять в свою библиотеку книги, способствующие пониманию Библии на языках оригинала, библейские словари и энциклопедии, библейские симфонии, комментарии, истории и т.д. Это достаточно дорогое вложение, однако оно стоит этого, если служитель хочет ответственно отнестись к своей задаче.

### Философия проповеди

Проповедуя и преподавая Слово Божье, пастор должен задаться целью представить слушателям точное объяснение текста. Делая это, ему необходимо представлять текст в буквальном, историческом, грамматическом, контекстуальном и диспенсационном контекстах (более детальную информацию смотрите в статье «Методы изучения Библии»). Используя эту информацию, он поможет своим слушателям понять исследуемый отрывок так, как, по замыслу автора, его должны были понять первые слушатели. Это ключ к безошибочному преподаванию любого текста Писания. Это называется

«разъяснительная проповедь». Именно так книжник Ездра преподавал закон народу израильскому: «И читали из книги, из закона Божия, внятно, и присоединяли толкование, и народ понимал прочитанное» (Неем. 8:8). Как только это достигается, автор может применять отрывок к своему современному контексту. Согласно Второзаконию 31:12-13, это должно быть целью проповеди: «Собери народ, мужей и жен, и детей, и пришельцев твоих, которые будут в жилищах твоих, чтоб они слушали и учились, и чтобы боялись Господа Бога вашего, и старались исполнять все слова закона сего; и сыны их, которые не знают сего, услышат и научатся бояться Господа Бога вашего во все дни, доколе вы будете жить на земле, в которую вы переходите за Иордан, чтобы овладеть ею». В результате народ должен был услышать и научиться бояться Господа, Бога своего, и стараться исполнять все слова Закона. Вот в чем заключается задача и цель проповедников!

Сегодня идут споры о том, какой способ проповедования и преподавания Слова Божьего можно назвать наилучшим. Некоторые непреклонно стоят на том, что лучше всего проповедовать и преподавать, используя целые книги Библии, начиная с 1-й главы и 1-го стиха. Такие люди говорят, что чтение тематических проповедей (это один или несколько отрывков Писания, объединенные общей темой и используются в качестве текста для проповеди) не содействует здоровью церкви. Одной из причин такого их убеждения является то, что в этом случае легко неправильно использовать отрывок, ошибочно вырвав его из изначального контекста и вложив туда мысли, которых отрывок не содержит. Подобное беспокойство оправдано.

Одна из причин, почему некоторые не отдают предпочтения тематической проповеди, состоит в том, что при выборе темы проповедник часто выбирает то, о чем ему нравится проповедовать. И может случиться так, что Бог хочет, чтобы в тот момент церковь услышала проповедь на другую тему. Такое беспокойство тоже оправдано. Если пастор учит или проповедует по целым книгам, он обязан преподавать темы, определяемые текстом. Это удержит его от проповедования и преподавания только на излюбленные темы. Но бывают ситуации, когда церковь нуждается в тематической проповеди или серии тематических проповедей. Этого могут требовать обстоятельства, которые сложились определенным образом в данный период времени. В этом случае будет очень полезным конкретно рассмотреть тот или иной вопрос. Работая над составлением такого типа проповеди, проповедник должен быть осторожным и не вырывать отрывки из контекста просто для того, чтобы доказать свою мысль. Он должен работать усердно, чтобы точно исследовать Слово истины, так как он работает над разъяснительной проповедью. Поэтому лучше, чтобы пастор преподавал по книгам, рассматривая их в их буквальном. историческом, грамматическом, контекстуальном и диспенсационном контекстах.

Еще один вопрос: сколько проповедей следует иметь в одном церковном богослужении? В некоторых церквах звучит только одна проповедь, тогда как в других во время воскресного служения есть две или три. Что лучше? Ответ на этот вопрос зависит от структуры служения. Преимущество одной проповеди состоит в том, что в конце, уходя со служения, люди вынесут с собой одну главную мысль для размышления. Это особенно эффективно в том случае, если музыка и все прочее в служении нацелено на представление одной темы. Если проповедуется больше одной проповеди, люди могут покидать церковь с

мыслями, взятыми из разных проповедей; их количество может мешать сосредоточиться на чем-то конкретном. Однако, если две или три проповеди запланированы и в них рассматривается одна и та же тема, если проповеди дополняют друг друга, представляя разные аспекты одной и той же темы, то эффект может быть очень положительным. Проблема с реализацией такого сценария состоит в том, что подобное редко является нормой. Если церковь желает достичь этого, перед ней будет постоянно стоять достаточно сложная задача организации всех проповедников, которые они неделя за неделей должны правильно представлять согласованные мысли, дополняя друг друга безо всяких противоречий. Достижение этого требует значительных усилий со стороны каждого участвующего в проповеди. Это, однако, выполнимо. Следовательно, оба метода могут давать положительные результаты, при этом второй метод, чтобы быть настолько же эффективным, как и первый, требует вложения значительно больших усилий.

Весьма важным является также то, как составляются проповеди и библейские уроки: чем лучше приготовлена информация как для говорящего, так и для его слушателей, тем лучше проповедь будет изложена. Хотя в разных культурах слушатели могут отдавать предпочтение разным формам проповеди, важно, чтобы представляемая информация была логически систематизирована. Один из способов достичь этого — подготовить проповедь, имеющую план. При этом материал располагается в логическом порядке и в виде, удобном для использования говорящим. Если проповеднику легко пользоваться подготовленным материалом, он сможет лучше донести его до своих слушателей. Еще один способ, при помощи которого этот процесс приводится в действие, — когда исследователь Библии понимает преподаваемый отрывок в библейском контексте. Чтобы надлежащим образом достичь этой цели, ему необходимо тщательно изучить отрывок, используя пять правил толкования (смотрите главу «Методы изучения Библии»).

### Процесс подготовки проповеди или библейского урока

На основе изученного исследователь Библии должен написать исходное утверждение, обобщающее относящуюся к тексту информацию. Это утверждение поможет ему в своей проповеди и комментариях не выходить за рамки их контекста. Вот пример использования Матфея 6:25-34.

### Исходное утверждение

Этот текст является частью проповеди, которую Иисус проповедовал в Галилее большой толпе народа (Матф. 4:23-25). Галилея — это регион в северной части Израиля, где находится Назарет (Матф. 21:11), город, в котором рос Иисус (Лук. 2:39, 51; 4:16; ср. Матф. 2:23; 26:71). Увидев большую толпу, Иисус взошел на гору и начал их учить (Матф. 5:1). До этого момента Своей проповеди Иисус говорил людям о святой жизни, особенно о качествах истинного верующего (Матф. 5:2-20), высших (Матф. 5:21-48) и практических критериях (Матф. 6:1-24), в соответствии с которыми должен жить истинный верующий. Чтобы перейти от этой темы к тексту, на который направлены наши исследования (Матф. 6:25-34), Иисус сделал утверждение о том, что «никто не может служить двум господам» (ст. 24). По этой причине в ст. 25 Он начинает Свою речь со слов: «Посему говорю вам...» Слово «посему» указывает на

предшествующий контекст (ст. 19-24), служащий основанием для этого раздела. Поэтому стихи 25-34 являются продолжением учения Иисуса о святой жизни, в частности, о практических критериях, согласно которым должен жить истинный верующий. В этом отрывке Иисус показывает, что истинному верующему, служащему Богу как своему единственному истинному господину, нет нужды беспокоиться: если он ищет Бога и Его праведности, то все его нужды будут удовлетворены.

Следующим шагом этого процесса, призванным помочь проповеднику лучше понять отрывок в его контексте, будет составление сложного плана отрывка с главными пунктами и подпунктами. Это способ схематического изображения отрывка в логическом порядке. Каждый пункт плана необходимо представить в виде краткой фразы, выражающей главную информацию каждого стиха, части стиха или группы стихов. На одном из последующих этапов этого процесса первоначальный вариант плана будет изменен, чтобы адаптировать его к нуждам современных слушателей. Ниже приведен план, в котором представлены основные факты отрывка.

### Фактический план:

- I. Не беспокойтесь о своей жизни ст. 25
  - А. О том, что вам есть или пить
  - Б. О том, во что одеться
  - В. О пище и одежде, которые менее важны, нежели ваша жизнь и тело
- II. Обратите внимание на Божью заботу о Своем творении ст. 26-30
  - А. Птицы небесные ст. 26-26
  - Б. Трава полевая ст. 28-30
- III. Ищите прежде царства Божия и праведности ст. 31-34
  - А. Не беспокойтесь о пище, питье и одежде ст. 31-32
  - Б. Ищите Божьего, и вы получите то, в чем нуждаетесь ст. 33
  - В. Не заботьтесь о завтрашнем дне ст. 34

После составления плана необходимо выразить содержание всего отрывка одной фразой. Это нужно для того, чтобы выделить главную идею библейского текста. Это необходимо сделать после составления фактического плана, но перед тем, как приступить к написанию проповеди. Такой шаг позволит исследователю не выходить за пределы того, на чем он собирается сфокусироваться при написании проповеди и следовать основной идее отрывка в соответствии с исходным утверждением. При составлении этой фразы необходимо стремиться к максимальной краткости, чтобы добиться легкого запоминания предложения. Таким образом, главная идея Матфея 6:25-34 такова:

ГЛАВНАЯ ИДЕЯ: Не беспокойтесь о своих нуждах, потому что ваш Небесный Отец позаботится о тех, кто прежде всего ищет Его царства и Его праведности.

Или же ее можно было бы выразить следующим образом:

ГЛАВНАЯ ИДЕЯ: Не беспокойтесь, потому что Бог позаботится (восполнит вашу нужду).

Как только это предложение будет написано, основываясь на главной идее, можно персонализировать план отрывка. Вот пример этого:

### Персонализированный план

- I. Мы, как верующие, не должны беспокоиться о жизни ст. 25
  - А. О том, что нам есть и пить
  - Б. О том, во что мы будем одеваться
  - В. О том, что необходимо для жизни
- II. Причины, почему нам, как верующим, не следует беспокоиться ст. 26-30
  - А. Бог печется о птицах небесных ст. 26
  - Б. Бог определяет продолжительность нашей жизни ст. 27
  - В. Бог одевает траву полевую ст. 28-30
- III. Как мы, будучи верующими, должны смотреть на жизнь ст. 31-34
  - А. Мы не должны заботиться о пище, питье и одежде ст. 31-32
  - Б. Мы должны искать Царства Божия и праведности ст. 33
  - В. Мы не должны беспокоиться о завтрашнем дне ст. 34

Как только этот этап будет пройден, студент может более тщательно изучить отрывок и написать основную часть проповеди, включая примеры и применение. Когда будет пройден и этот этап, он может написать заключительную часть проповеди, а после нее — вступление. Вступление должно быть написано последним, чтобы к тому времени проповедник полностью понимал библейский текст и мог надлежащим образом представить рассматриваемый отрывок в его контексте. Ниже приведен пример проповеди, составленной в соответствии с предложенным образцом.

### Матфея 6:25-34

Главная идея: Не беспокойтесь о своих нуждах, потому что ваш Небесный Отец восполнит нужды тех, кто прежде всего ищет Его царства и Его праведности.

Введение: Люди сегодня беспокоятся о многом...

Исходное утверждение: Этот текст является частью проповеди, которую Иисус проповедовал множеству людей в Галилее (Матф. 4:23-25)...

- I. Мы, как верующие, не должны беспокоиться о жизни ст. 25
  - А. О том, что нам есть и пить
  - Б. О том, во что мы будем одеваться
  - В. О том, что необходимо для жизни
- II. Причины, почему нам, как верующим, не следует беспокоиться ст. 26-30
  - А. Бог печется о птицах небесных ст. 26
  - Б. Бог определяет продолжительность нашей жизни ст. 27
  - В. Бог одевает траву полевую ст. 28-30
- III. Как мы, будучи верующими, должны смотреть на жизнь ст. 31-34
  - А. Мы не должны заботиться о пище, питье и одежде ст. 31-32
  - Б. Мы должны искать Царства Божия и праведности ст. 33
  - В. Мы не должны беспокоиться о завтрашнем дне ст. 34

Заключение: Иисус наставлял множество народа в то время, а также нас, тому что...

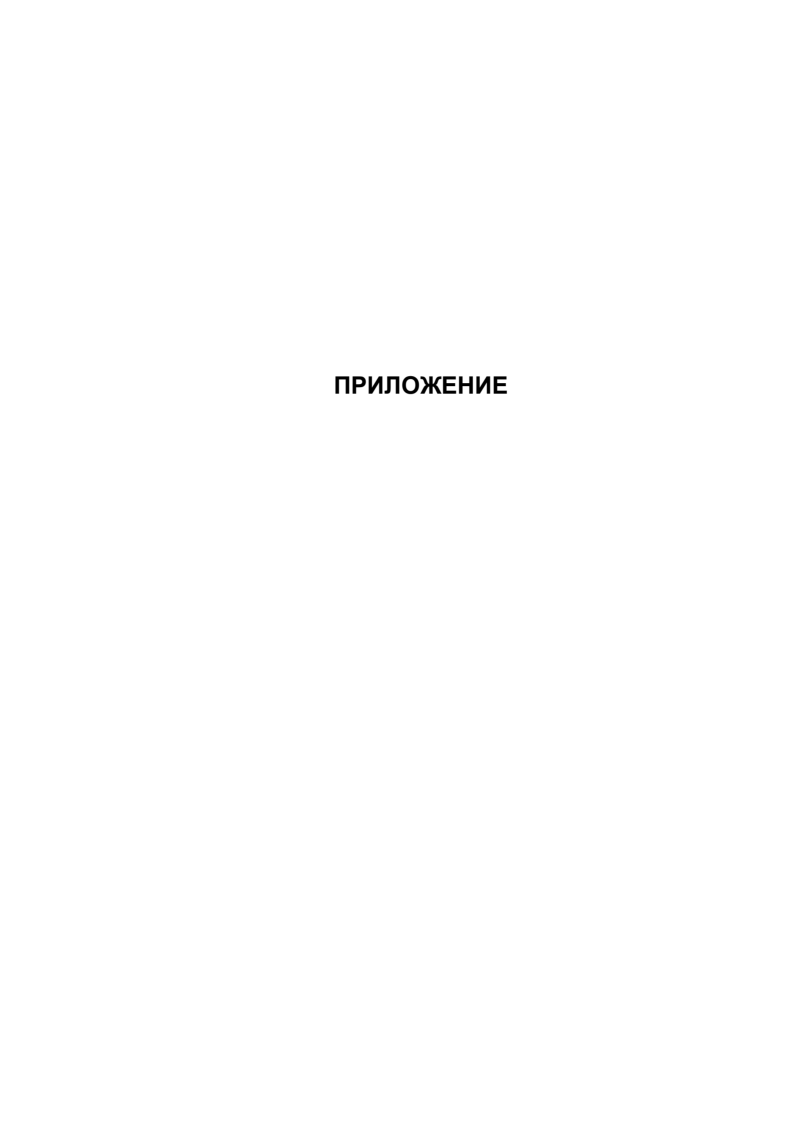
Надлежащее изучение и проповедь Слова Божьего требует больших усилий. Однако труд этот приносит пользу не только тому, кто готовит проповедь, но и его слушателям. И Бог ожидает от руководителей церкви, чтобы они прилежно работали над проповедью и учением. Поступающие так должны получить двойную награду (1 Тим. 5:17).



### ВОПРОСЫ К РУКОВОДИТЕЛЯМ ЦЕРКВЕЙ, МИССИОНЕРАМ И ОСНОВАТЕЛЯМ НОВЫХ ЦЕРКВЕЙ:

- 1. Как бы вы оценили свое служение проповеди в сравнении с вашими другими служениями? Является ли оно вашим самым важным служением? Занимает ли какое-нибудь другое служение более важное место? Объясните, пожалуйста.
- 2. Сколько часов каждую неделю вы посвящаете подготовке вашей получасовой проповеди? Считаете ли вы, что тратите достаточно времени на подготовку, или же вам нужно больше времени? Какой плод вы видите в результате своего служения проповеди? Растет ли ваша церковь духовно и/или количественно?
- 3. Считаете ли вы, что подготовка проповеди требует многочасовых затрат времени каждую неделю? Или вы считаете, что подготовка не так уж необходима, потому что Святой Дух поможет вам донести проповедь, в которую вы вложили совсем мало времени или же вовсе не вложили ничего? Ниже объясните свой ответ, принимая во внимание 2Тимофею 2:15 и Иакова 3:1.
- 4. Вкладываете ли вы деньги в приобретение книг, помогающих вам готовить хорошие библейские проповеди? Если «нет», сможете ли вы изменить это? Какие типы книг вы хотели бы приобрести?
- 5. Обращаясь к другим с просьбой проповедовать, делаете ли вы это заблаговременно, предоставляя им достаточно времени для подготовки, или же просите проповедовать прямо перед началом проповеди? Как и когда вы станете приглашать людей для проповеди в будущем?
- 6. Как вы определяете, что вам нужно проповедовать каждую неделю? Считаете ли вы, что часто проповедуете на конкретные темы (напр., святость, евангелизм, пророчество и т.д.)? Если «да», полезно ли это или было бы лучше проповедовать все Писание?

| 7. | Какие проповеди вы обычно проповедуете – тематические или разъяснительные (по целым книгам Библии)? Что вы считаете более полезным? Существует ли потребность внести изменения в то, что и как вы проповедуете?                                                                                                                                                                                                                       |
|----|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 8. | Сколько проповедей проповедуется в вашей церкви в одном служении? Если более одной, посвящены ли все они разным темам или же сфокусированы на одной? Как, по вашему мнению, можно улучшить ситуацию, если все они посвящены разным темам?                                                                                                                                                                                             |
| 9. | Понятен ли вам пример построения плана и подготовки проповеди? Считаете ли вы его полезным? Станете ли вы использовать подобную форму, если еще не делаете этого?                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 10 | . Думали ли вы когда-нибудь о том, чтобы попросить двух или трех членов церкви во время служения делать заметки по вашей проповеди, а затем рассказать вам, насколько хорошо вы проповедовали? Вы можете спросить их, насколько библейски правильной, по их мнению, была проповедь, какой была главная идея, главные пункты, присутствовало ли практическое применение, была ли проповедь интересной. Готовы ли вы пойти на этот шаг? |





### ПРИЛОЖЕНИЕ:

### Трудные места Библии о крещении

Стихи Марка 16:16, Деяния 2:38, Деяния 22:16, Римлянам 6:1-7, Галатам 3:27, Колоссянам 2:12 и 1 Петра 3:20-21 могут оказаться сложными для понимания их роли в вопросе крещения. Например, что имел в виду Петр, говоря, что «ныне... крещение... спасает» (1 Пет. 3:21), или «Покайтесь, и да крестится каждый из вас во имя Иисуса Христа для прощения грехов; и получите дар Святого Духа» (Деян. 2:38)? Или что имел в виду Анания, когда сказал Апостолу Павлу: «Итак, что ты медлишь? Встань, крестись и омой грехи твои, призвав имя Господа Иисуса» (Деян. 22:16)? Спасает ли человека крещение? Дарует ли оно принимающему его духовное очищение от греха, как может показаться при поверхностном прочтении этих отрывков? Ведь если крещение спасает, то не Христос, а вода, вступая в контакт с телом человека, становится средством его спасения по вере. Однако если Христос является единственным средством спасения, тогда человеку следует перечитать вышеуказанные отрывки и более внимательно разобрать их, чтобы понять их значение как в непосредственном контексте, так и в контексте всего Нового Завета.



Рассматривая эти отрывки, мы обнаружим, что Библия во многих местах ясно говорит, что спасение – это результат веры, а не дел. Во-первых, в книге Деяний приведены примеры людей, которые были спасены и подтвердили свое спасение до того, как были крещены (Деян. 10:44-48; 16:29-33). На основании этих примеров становится очевидным, что их крещение не было необходимо для спасения. Крещение не спасало их — оно было следствием их спасения. Во-вторых, в Библии ясно показано, что человека спасает только его вера во Христа (ср. Лук. 7:50; 23:39-43; Деян. 4:12; 16:31; Рим. 10:13; Ефес. 2:8-9) и ничто другое (ср. Рим. 3:28; 4:1-9; Гал. 2:16; Ефес. 2:8-9), даже водное крещение. Потому что человека оправдывает (Рим. 3:22, 28; 5:1; Гал. 2:16), освящает (Деян. 26:18; ср. 1 Кор. 1:2; 6:11) и делает праведным (Рим. 4:5; 2 Кор. 5:21; Фил. 3:9) только вера во Христа, а не вера в акт крещения (ср. Рим. 3:20; 7:5; Гал. 2:16; Ефес. 2:8-9). В-третьих, крещение – это акт, совершаемый как подтверждение и публичное исповедание веры во Христа, обретенной человеком (Матф. 28:19; ср. Деян. 2:41; 8:12, 35-37; 10:44-48; 16:29-33; 18:8; 19:3-5). Этот акт не совершается для получения спасения (Ефес. 2:8-9). Это публичное исповедание важно, потому что оно демонстрирует готовность верующего заявить о своей преданности Христу; ведь, если человек не исповедует Иисуса перед людьми, то Иисус не исповедует его перед Своим

Отцом (Матф. 10:32-33). И хотя это так, необходимо всегда помнить, что человека спасает только вера и ничто другое.

При рассмотрении 1 Пет. 3:20-21 видно, что ключом к правильному пониманию этого отрывка является греческое слово антитупос, которое встречается в этом стихе. В разных переводах Библии это слово переводится по-разному (соответствующий, антитип, прообраз, символ). Слово «антитип» (буквальный перевод этого греческого слова) даёт исследователю Библии лучшее понимание стиха в контексте. Другие слова могут вводить в заблуждение и не так точно передавать идею этого стиха. Поэтому, чтобы истолковать данный стих, читателю следует определить, что подразумевается под понятием «антитип», или «прообраз», и его спутником словом «тип», или «образ».

Образ в Писании – это человек, вещь или событие в Ветхом Завете, которое предвещает или символизирует будущую личность или событие в Новом Завете. Одним из примеров образа служит «Адам, который есть образ будущего» (Рим. 5:14). Как Адам является образом Христа? Это можно ясно увидеть, сравнив Римлянам 5:12 и Римлянам 5:15: «Посему, как одним человеком грех вошел в мир, и грехом смерть, так и смерть перешла во всех людей, потому что в нем все согрешили» (5:12) и «тем более благодать Божья и дар по благодати одного Человека, Иисуса Христа, преизбыточествуют для многих» (5:15). Там, где Адам был образом, Иисус был прообразом. Прообраз – это либо личность, либо событие, которое образ символизирует. Следовательно, в Писании вначале встречается образ, а за ним следует прообраз, являющийся воплощением образа.

Другим примером образа и прообраза служат Исаак и Иисус (Евр. 11:19). Исаак был возложен своим отцом Авраамом как жертва на жертвенник (ср. Евр. 11:17-19) подобно тому, как Иисус по воле Своего Отца стал жертвой на кресте (1 Иоан. 4:9-10). И как Авраам получил обратно Исаака (образ; Евр. 11:19), так и Бог Отец получил обратно Иисуса (прообраз) через воскресение (Иоан. 20; ср. Деян. 1:9-11; Рим. 6:5; Евр. 9:11; 1 Пет. 3:22).

Образы/прообразы в Писании разнятся по форме (смотри диаграмму ниже). В одном случае образ непосредственно соответствует прообразу (корреспондирующий образ/прообраз), тогда как в другом случае образ и прообраз выступают в роли противоположностей (антитетический образ/прообраз). Также бывают случаи, где образ служит совершенной, изначальной моделью, а прообраз — несовершенной копией (архетипичный образ/прообраз). А в четвертом, последнем случае, образ является чем-то похожим на прообраз, где соотношение между ними проводится на основании известных сходных признаков (аналогичный образ/прообраз). Следовательно, для правильного понимания каждого образа его необходимо рассматривать отдельно в контексте, потому что не все образы и прообразы тождественны, и, соответственно, толковать их следует по-разному.

| ОБРАЗ | ПРООБРАЗ | ОТРЫВОК |
|-------|----------|---------|
|       |          |         |

• Адам: смерть царствовала Иисус: жизнь царствовала Рим. 5:14 МОДЕЛЬ: антитетический образ/прообраз

Исаак был принесен Иисус был принесен Евр. 11:17-19
 МОДЕЛЬ: корреспондирующий образ/прообраз

• Небесная скиния Земная скиния Деян. 7:44 МОДЕЛЬ: архетипичный образ/прообраз

• Воды потопа Воды крещения 1 Пет. 3:20-21 МОДЕЛЬ: аналогичный образ/прообраз

В 1 Пет. 3:20-21 Петр сравнивает крещение, излагаемое в форме прообраза, с образом, представленным в предшествующем стихе. Поэтому изучающий Библию должен рассмотреть и правильно определить, какой образ соответствует прообразу. Когда мы смотрим на ст. 20, то находим два слова, которые потенциально могут служить образом, предвещающим крещение, о чем говорит Петр. Этими словами являются слова «ковчег» и «вода». Для того чтобы определить, какое из них является образом, очень важно понять грамматическую конструкцию стиха 21 в греческом оригинале, потому что она указывает, что предмет, предвещающий крещение, должен стоять в среднем роде. Из двух возможных вариантов греческое слово, переводимое как «вода», среднего рода, тогда как греческое слово, переводимое как «ковчег», женского. Следовательно, в соответствии с иллюстрацией Петра образом выступает «вода», вернее, «воды потопа» Ноя. Тогда возникает вопрос: «Как могли воды, посланные уничтожить жителей Земли, стать средством спасения для Ноя и его семьи?» Ответ заключается в том, что когда Ной и его семья вошли в ковчег, нахлынувшие воды потопа подняли его и унесли его пассажиров от гибели. Следовательно, вода (образ) спасла людей посредством ковчега. Соответственно этому образу прообраз вод потопа – крещение – также спасает (согласно ст. 21). Но как это возможно, если Библия ясно учит, что спасение - это результат веры?

Рассмотрев четыре модели образов/прообразов, можно определить, что используемый Петром в этих стихах образ/прообраз аналогичен по своей природе. Воды потопа и воды крещения, хотя и не идентичны, но похожи. По этой причине при толковании этих стихов крещение следует понимать как аналогию с потопом, который был историческим событием. Это важно, потому что аналогия — это нечто похожее, хотя и не идентичное с тем, что она иллюстрирует. Ниже сравниваются некоторые сходные признаки между образом и прообразом, приведенные Петром в 1 Пет. 3:20-21.

### ПОТОП КРЕЩЕНИЕ

Вода означала смерть, суд Вода представляет смерть, суд (Быт. 6:5-7) (Рим. 6:3-4)

Вода была необходима по причине греха греха (Быт. 6:11-12) Вода необходима по причине греха (ср. Деян. 2:38)

Вода (Быт. 6:17)

Ной ответил, основываясь на вере (Быт. 6:22)

Воды освятили Ноя и его семью

(Быт. 7:18-19)

Вода очистила землю

(Быт. 7:21-23)

Ной был спасен через воды

(Быт. 8:13-19)

Вода (ср. Деян. 8:36, 38)

Верующие отвечают, основываясь на

вере (ср. Деян. 2:37-38, 41)

Воды освящают верующих

(ср. Рим. 6:5-6)

Вода символически очищает верующего (ср. Деян. 2:38)

По аналогии, верующие спасаются

водами (ср. 1 Пет. 3:21)

Из этого сравнения можно увидеть, что потоп Ноя и крещение имеют много схожего; по этой причине Петр выбрал потоп в качестве образа крещения. По этой же причине Петр заявил, что крещение спасает, потому что это картина того, что сделал потоп, когда очистил землю от злодеяний и спас Ноя и его семью. Это также картина того, что происходит, когда человек принимает Христа: его грехи омываются, и он получает спасение (что и отражается в крещении, см. Деян. 2:38), приводящее его к обновленной жизни (Рим. 6:4).

Так как же тогда спасает крещение? Оно спасает как аналогия. Эта фраза никогда не предназначалась для буквального понимания, потому что читатели Петра знали, что спасение было результатом не крещения, а исключительно веры. Этот факт был ясно изложен Петром в его словах: «Достигая наконец верою вашею спасения душ» (1 Пет. 1:9). Крещение здесь не упомянуто. Другие отрывки в 1-м Послании Петра также подтверждают это, т.е. что спасение обретается верой во Христа через Слово Божье (1 Пет. 1:1-5, 9, 18-19, 23; 2:24; 3:18), а не как результат крещения. Другой момент, который еще глубже демонстрирует данную истину, – это завет обрезания, данный Богом Аврааму (Быт. 17:9-14). Иудеи начали верить, что обрезание спасает человека, подобно тому как некоторые сегодня учат о крещении. Но Павел в Послании к Римлянам ясно заявил, что Авраам был спасен посредством не акта обрезания, но своей веры, а обрезан он был в результате этой веры (Рим. 4:9-12). Акт послушания Авраама прямо отражал его желание жить праведно перед Богом, и этим актом Авраам продемонстрировал свою веру. Это в точности отражает ситуацию с новообращенными сегодня, когда они принимают крещение. По словам Петра в 1 Пет. 3:21, крещение – «это обещание Богу доброй совести» (возможно, лучше перевести эту фразу как «просьба к Богу в доброй совести»). Таким образом, в этом акте послушания новообращенный излагает желание жить праведно и благочестиво, обращаясь с просьбой к Богу. Поэтому крещение – это «не плотской нечистоты омытие», что указывает на воды крещения как средство очищения физического тела человека; оно больше, нежели это. Это просьба, высказанная в результате перемены в сердце. Эта перемена в сердце человека и является ключевым элементом (ср. Матф. 23:25-26; Марк. 7:14-23). И, как было сказано Петром в ст. 21, спасение, получаемое человеком, стало возможным благодаря воскресению Иисуса Христа, а не крещение, дает вечную жизнь его обладателям (1 Пет. 1:3, 9; 1 Кор. 15:16-19).

Следующий отрывок, на который следует обратить внимание (Кол. 2:9-12), гласит: «Ибо в Нем обитает вся полнота Божества телесно, и вы имеете полноту в Нем. Который есть глава всякого начальства и власти. В Нем вы и обрезаны обрезанием нерукотворенным, совлечением греховного тела плоти. обрезанием Христовым; быв погребены с Ним в крещении, в Нем вы и совоскресли верою в силу Бога, Который воскресил Его из мертвых». Опять же возникает вопрос: ст. 12 говорит о воде или о духовном крещении? Анализируя этот отрывок, необходимо обратить внимание на целостность рассуждений Павла, в которых он перечисляет четыре блага, получаемые верующим в результате и в момент своего спасения. Как ясно видно из текста, каждое из этих действий – это нечто, сделанное для верующего либо Иисусом, либо Отцом, но не самим человеком. Каждый аспект того, о чем говорит Павел, духовен по своей природе. Именно поэтому Павел в этом отрывке заявляет, что Человек Иисус есть Бог (ср. Фил. 2:6), потому что Он «есть глава всякого начальства и власти»: Он имеет право делать это. Четыре действия. перечисляемые Павлом, таковы: 1) верующий достигает полноты во Христе (он получает все необходимое для того, чтобы жить для Христа и служить Ему); 2) плоть верующего (указание на его греховную природу: ср. Втор. 10:16: 30:6: Иер. 4:4; Рим. 2:28-29) была обрезана (нерукотворно) Христом; 3) верующий был погребен с Христом в крещении (позиционная истина; Рим. 6:3-5); и 4) верующий был воскрешен с Христом (позиционная истина; Рим. 6:3-5) по вере и посредством силы Бога, воскресившего Иисуса из мертвых. Эти четыре действия становятся реальностью для верующего в момент его спасения, и именно по этой причине о погребении и воскрешении верующего в стихе 12 говорится в прошедшем времени. Ибо верующий во Христа, родившийся свыше и крещенный Духом Божьим (1 Кор. 12:13) в семью Божью, получает и переживает эти реалии, как если бы он уже умер и воскрес (Рим. 6:6-8; Ефес. 2:4-6; Кол. 2:20; 3:1). Также, как утверждает Павел в этом стихе, верующий погребен со Христом в крещении (или посредством крещения) Духом, «в котором» (указание, опять же, на крещение верующего Духом) он и воскрешен, где и то, и другое является результатом веры верующего. По причине того, что верующий погребен и воскрешен в результате своей веры, этот факт также ясно утверждает, что крещение, о котором идет речь в этом отрывке, – это крещение Духом, а не водное крещение.

Следующие два стиха, которые будут рассмотрены, — это Римлянам 6:3 и Галатам 3:27. Их можно исследовать вместе, поскольку они имеют похожую грамматическую конструкцию. В Рим. 6:3 Павел говорит: «Неужели не знаете, что все мы, крестившиеся во Христа Иисуса, в смерть Его крестились?», а в Гал. 3:27 он утверждает: «Все вы, во Христа крестившиеся, во Христа облеклись». В обоих стихах Павел использует одинаковую конструкцию — «крестившиеся во Христа». Аналогичная конструкция встречается и в 1 Кор. 12:13, где Павел говорит: «Ибо все мы одним Духом крестились в одно тело, Иудеи или Еллины, рабы или свободные, и все напоены одним Духом». Единственное отличие в 1 Кор. 12:13 заключается в том, что, по словам Павла, «все мы были крещены в одно тело», а не «во Христа», как в других двух отрывках, однако смысл здесь тот же (ср. 1 Кор. 12:12, 27; Ефес. 4:12; Кол. 1:24).

.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Фраза «в котором», хотя ее и нет в ст. 12 русского Синодального перевода Библии, присутствует в греческом оригинале, и ее следует принимать во внимание для правильного понимания этого отрывка (Кол. 2:9-12).

Не вызывает сомнений, что в 1 Кор. 12:13 Павел говорит о крещении Духом. В этом стихе Апостол говорит, что одним Духом все верующие крещены (т.е. помещены или поставлены) в Тело (Христово). Посредством именно этого крещения новообращенные входят в Тело Христово, поскольку каждый верующий «напоен одним Духом». Это действие не является чем-то необязательным или желательным, оно принудительное, то есть производится с каждым верующим без его согласия. Очевидно, что это нечто отличное от водного крещения. Следовательно, эта же конструкция («крестившиеся во Христа»), использованная в Римлянам 6 и Галатам 3, также говорит о крещении Духом, подобно Кол. 2:12. Поэтому, согласно этим отрывкам, когда в момент своего обращения человек получает спасение, он крестится в Тело Христово, будучи «напоен одним Духом». Именно в этот момент он крестится в смерть Христову и Его воскресение, облекшись со Христом и получая способность ходить в обновленной жизни.

В Деяниях 2:38 («Покайтесь, и да крестится каждый из вас во имя Иисуса Христа для прощения грехов; и получите дар Святого Духа») явно видно, что Петр говорит о водном крещении. Возникает вопрос: действительно ли Петр имеет в виду, что покаяние в сочетании с актом водного крещения омывает грехи человека, становясь причиной прощения крещаемого? Если таковой была его мысль, тогда придется ответить на следующие два вопроса: 1) Почему Петр, как записано в двух других отрывках книги Деяний, утверждает, что покаяние в грехах приходит только от Иисуса (Деян. 5:31; 10:43)? и 2) Почему в этих двух отрывках Петр ни разу не упоминает о крещении? Ответ заключается в том, что Петр не верил и не учил, что водное крещение спасает. Иисус, а не крещение, является объектом веры, спасающей человека (1 Пет. 1:1-5, 9, 18-19, 23; 2:24; 3:18).

Еще одна проблема с утверждением, что крещение приносит прощение грехов, заключается в том, что никакое действие или обряд не способны произвести этого. Только Бог может прощать грехи по просьбе человека (ср. Марк. 2:7; Пс. 129:4; Ис. 43:25; Дан. 9:9; Мих. 7:18; Иоан. 20:20-23). Покаяние между Богом и человеком – это дело, которое может быть осуществлено только таким образом: человек просит прощения, а Бог прощает. Но поскольку крещение является символом Божьего прощения, после того как даровано покаяние, оно рисует совершенную картину результата спасения человека, когда грехи, прощенные Богом, смываются навсегда. Поэтому Петр в этом стихе сосредотачивает внимание на покаянии, а не на крещении. Он призывает своих слушателей покаяться, а затем, в ответ на покаяние, креститься «для» (или на основании) того, что, в их грехи были прощены. Слово «для» используется для указания не на будущее, на цель («прощение грехов»), а на прошлое, на результат их покаяния («прощение грехов»). В этом заключается причина необходимости крещения человека – потому что его грехи были прощены.

Деяния 22:16 — еще один отрывок, который следует рассмотреть («Итак, что ты медлишь? Встань, крестись и омой грехи твои, призвав имя Господа Иисуса»). Опять же, как в случае с Деян. 2:38, вода выступает в роли вида крещения. Однако, чтобы понять этот стих, необходимо обратить внимание на описание обращения самого Павла в Деян. 9:17-19. Этот отрывок сообщает следующее: «Анания пошел и вошел в дом и, возложив на него руки, сказал: "Брат Савл! Господь Иисус, явившийся тебе на пути, которым ты шел, послал

меня, чтобы ты прозрел и исполнился Святого Духа". И тотчас как бы чешуя отпала от глаз его, и вдруг он прозрел; и, встав, крестился, и, приняв пищи, укрепился».

Этот отрывок аналогичен повествованию в 22-й главе Деяний. В Деяниях 9 Анания говорит Павлу, что Иисус, Которого тот повстречал на дороге в Дамаск, послал его к Павлу, чтобы Павел снова стал видеть и исполнился Святым Духом. Важно отметить, что в этот период истории Церкви спасение и получение Святого Духа иногда были двумя отдельными событиями (ср. Деян. 8:12-17; 19:1-7), хотя и не всегда (ср. Деян. 10:44-48). Так и в случае Павла, ему сначала следовало уверовать, а затем получить Святого Духа. На самом деле. все указывает на то, что Павел уверовал в Иисуса, получив спасение на дороге в Дамаск. Это видно из факта, что в Деян. 22:10 Павел сказал: «"Господи! Что мне делать?" Господь же сказал мне: "Встань и иди в Дамаск, и там тебе сказано будет всё, что назначено тебе делать"». Подтверждением того, что Павел был спасен во время встречи с Иисусом, является реакция Павла, когда Иисус сказал Свое имя (ст. 8). Павел сразу назвал Иисуса Господом, а затем спросил, что ему делать. После того как Иисус сказал ему, что делать. Павел исполнил это в послушании Ему (ст. 10-11). Это представляется следствием спасения Павла, особенно если принять во внимание, что ранее Павел преследовал Церковь (Деян. 8:3; 22:7; 26:14). Также, похоже, тот факт, что Павел не ел и ни пил в течение трех дней после этой встречи, указывает на покаяние и сожаление (Деян. 9:9; ср. 2 Кор. 7:8-10). Поэтому Павел был крещен после того, как получил Святого Духа и его зрение было восстановлено. Как это согласуется с Деян. 22:16 («Итак, что ты медлишь? Встань, крестись и омой грехи твои, призвав имя Господа Иисуса»)? Фраза «призвав имя Господа Иисуса» – это причастие в аористе, которое указывает, что прошедшее действие было завершено.<sup>2</sup> Поэтому этот стих было бы лучше перевести так: «Итак, что ты медлишь? Теперь, когда ты призвал имя Господа Иисуса, встань, крестись и омой свои грехи». Анания не призывал Павла к спасению через крещение и веру. Напротив, Павел уже уверовал, а Анания просто призвал его креститься в ознаменование того, что его грехи были омыты по причине Божьего прощения, основанного на предшествующей вере. Подобные слова Петр сказал своим слушателям в Деяниях 2:38, когда они уверовали. Следовательно, буквальное, духовное очищение грехов человека происходит в момент его спасения (ср. Ефес. 1:7; Кол. 1:13-14; 1 Пет. 3:18). Поэтому спасение всегда предшествует крещению.

Последний стих для обсуждения — это Марк. 16:16, где говорится: «Кто будет веровать и креститься, спасен будет; а кто не будет веровать, осужден будет». Один из моментов, который делает этот стих сложным, заключается во мнении многих богословов, что стихи с 9 по 20 16-й главы Евангелия от Марка не были частью изначального текста этого Евангелия; они были добавлены позже кем-то другим. Если это не слова Марка, тогда ставится под сомнение их авторитет и богодухновенность. Однако, поскольку во многих переводах Библии они считаются частью Евангелия от Марка, разумным будет принимать их как библейский текст.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Толкование Четырех Евангелий и Книги Деяний Апостолов под ред. Платона Харчлаа (РЕИ и СМИ, 1990), стр. 440.

Что же тогда имел в виду автор 16 стиха, говоря: «Кто будет веровать и креститься, спасен будет»? Во-первых, пытаясь понять разбираемый отрывок, важно отметить последнюю фразу этого стиха. В ней говорится: «А кто не будет веровать, осужден будет». При рассмотрении этой фразы становится очевидным, что больше всего здесь подчеркивается вера человека, а не крещение (и разграничение проводится между тем, кто верует, и тем, кто не верует, а не тем, кто крестится и кто не крестится). Несомненно, вера является ключевым вопросом в этом стихе. Во-вторых, установив ранее, что человека спасает вера (Рим. 10:10-11), а не дела плоти (Ефес. 2:8-9), этот стих следует рассматривать с позиции, что крещение является подтверждением веры, которая уже была выражена (Матф. 28:19; ср. Деян. 2:41; 8:12, 35-37; 10:44-48; 16:29-33; 18:8; 19:3-5). Как было сказано ранее, это публичное исповедание важно потому, что новый верующий должен заявить о своей верности Христу; ибо если человек не исповедает Иисуса перед людьми. Иисус не исповедает его перед Своим Отцом (Матф. 10:32-33). Хотя это так, необходимо помнить, что человека спасает вера и ничто другое. Поэтому, когда мы смотрим на Писание в целом, если Марк написал этот стих, будет разумным считать, что его замысел состоял в том, что подтверждение веры человека должно естественным образом следовать за ее исповеданием. Если человек уверовал и подтвердил свое исповедание крещением, он «будет спасен».



### ПРИЛОЖЕНИЕ:

### Божье призвание

Как человеку узнать, призвал его Бог быть пастором-учителем или евангелистом или нет (Ефес. 4:11)? Ниже приводятся шесть признаков, которые следует принять во внимание при определении Божьей воли по этому вопросу:

- 1. Водительство Святого Духа (ср. Пс. 142:10; Деян. 13:2; Гал. 5:16)
- 2. Дары Святого Духа (учительство, способность вести других; ср. 1 Кор. 12:7, 11; 1 Тим. 4:13-15; 2 Тим. 1:6)
- 3. Плоды труда верующего (ср. 1 Кор. 12:4-7)
- 4. Личное желание верующего (ср. Пс. 36:4)
- 5. Подтверждение другими верующими (ср. 2 Кор. 8:22-23)
- 6. Открытые или закрытые двери (ср. Откр. 3:7-8)

Все шесть признаков необходимо учитывать вместе, как единое требование. Их не следует рассматривать по отдельности, отрывая друг от друга.

Водительство Святого Духа (ср. Пс. 142:10; Деян. 13:2; Гал. 5:16)

Святой Дух ведет верующих в соответствии с Божьей волей. Отсюда следует, что Он будет вести их к совершению только тех дел, которые желает Бог Отец. Зная, что каждому из верующих Бог предопределил совершать добрые дела (Ефес. 2:10; Фил. 2:13), Святой Дух ведет каждого из них этими предопределенными путями. Вот почему так важно, чтобы христиане поступали по Духу, а не исполняли желания плоти. Им необходимо удостовериться, что они чувствительны к водительству Святого Духа, не огорчают Его (Ефес. 4:30) и не противятся Ему (ср. Деян. 7:51), угашая Его в своей жизни (1 Фес. 5:19). Если они будут поступать по Духу, то смогут определить Его водительство и Божий план для своей жизни.

2. Дары Святого Духа (учительство, способность вести других; ср. 1 Кор. 12:7, 11; 13; 1 Тим. 4:13-15; 2 Тим. 1:6)

В момент спасения Святой Дух дает верующим духовные дары (1 Кор. 12:7, 11; 13). Эти дары служат одним из признаков того, что Бог призывает человека стать пастором-учителем или евангелистом, поскольку для

выполнения этого служения ему необходим дар учительства (ср. Ефес. 4:11-16). Важно также, чтобы он мог вести других (ср. 1 Тим. 3:4-5; Деян. 20:28), потому что обе эти роли являются руководящими.

### 3. Плоды труда верующего (ср. 1 Кор. 12:4-7)

Хорошо, когда человек, начиная служение для Христа, испытывает себя в различных видах служения. Так он сможет увидеть плоды своего труда в каждом из них. Другими словами, получают ли люди благословение от его труда? Доставляет ли этот труд ему радость или же он ему в тягость, принося лишь усталость и скуку? Человек, наделенный Богом соответствующими дарами и выполняющий труд, к которому его призвал Бог, должен видеть положительные результаты своего труда (ср. 1 Кор. 15:58; Фил. 1:22). Благодаря этому он сможет понять, для какого труда он имеет дар, и сделать правильный вывод.

### 4. Личное желание верующего (ср. Пс. 36:4)

Когда верующие утешаются Господом, Он исполняет желания их сердца. Что служит источником желаний верующего? Бог. Хотя это может показаться круговым мышлением, на самом деле это не так. Причина, почему это не так, заключается в том, что когда верующий будет ходить с Господом, он станет желать того, чего желает Бог. Поэтому, если Бог призвал его быть пастором-учителем или пресвитером (Ефес. 4:11; ср. Иер. 1:5; Гал. 1:15), он пожелает выполнить свое призвание. Если, однако, он призван быть пастором-учителем или евангелистом, но не ходит с Господом, у него может отсутствовать желание выполнять Божье призвание (напр., Иона). Поэтому человек должен принимать во внимание свои желания, но при условии, конечно, что он ходит с Христом.

### 5. Подтверждение другими верующими (ср. 2 Кор. 8:22-23)

Когда верующие видят участие друг друга в служении, со временем они увидят указания на то, к чему у каждого из них есть дар, а к чему – нет. Замечания по этим вопросам, сделанные по личной инициативе и при обсуждении верующими их даров и возможного служения, могут принести большую пользу. Такие замечания могут указывать на Божий план относительно направления жизни этого человека (Прит. 13:10; 19:20; 27:9).

### 6. Открытые или закрытые двери (ср. Откр. 3:7-8)

Бог открывает двери, которые никто не может закрыть, и закрывает двери, которые никто не может открыть. Когда человек исследует Божье призвание для своей жизни, ему следует входить через открытые двери и не пытаться открыть те двери, которые закрыты. Всякого, кто ищет Его (Иак. 1:5), Бог будет вести тем путем, который угоден Ему (ср. Прит. 3:5-6; 16:9). Несомненно, при этом необходимо учитывать, что Бог не всегда открывает двери сразу. Если человек верит, что Бог призвал его быть пасторомучителем или евангелистом (на основании указаний, приведенных выше), ему нужно быть терпеливым и служить там, где он находится, используя предоставленные возможности. Если дверь никогда не откроется, тогда, возможно, на это нет Божьей воли или существует другая проблема,

которую необходимо решить вначале (напр., грех, недостаток опыта, недостаток зрелости и др.).

Если большинство этих указаний говорят в поддержку того, к чему стремится человек или, наоборот, против этого, то, принимая решение, ему необходимо отнестись к ним со всей серьезностью.



### ПРИЛОЖЕНИЕ:

### Молитва над детьми

Посвящение детей — это традиция, практикуемая сегодня во многих церквах. Во время этого акта верующие родители предстают перед церковью с просьбой, чтобы пастор вместе с ними помолился за их ребенка, посвящая его Богу. Делая это, они выражают два желания: первое — вырастить ребенка для Бога; и второе — чтобы их ребенок всегда ходил с Богом и служил Ему. Хотя посвящение детей и не заповедано в Библии, это благородная традиция, потому что за ней стоит благородное намерение.

Посвящение как действие имеет основание в Писании. Действительно, многие вещи, о которых мы читаем в Библии, были посвящаемы Богу, например: дары (Лев. 22:2), деньги (2 Цар. 8:11), военная добыча (1 Пар. 26:27), храм (3 Цар. 8:63; Езд. 6:16-17), жертвенник скинии (Числ. 7:10), утварь для храмового служения (3 Цар. 7:51), стены Иерусалима (Неем. 12:27), дома (Втор. 20:5), люди (Исх. 32:29; Числ. 6:2; 18:6) и даже дети (1 Цар. 1:28; Суд. 13:1-7; Лук. 2:21-24). Следовательно, многое может быть посвящено Богу. Однако возникает вопрос: «Что значит посвящать что-либо Богу?»



Слово «посвящать» означает «освящать, отделять что-либо». Поэтому, когда что-либо посвящалось Господу, эта вещь или личность отделялись как собственность Господа. И подобное действие имело свою цену, потому что то, что посвящалось (напр., храм) и (или) использовалось в акте посвящения (напр., многие животные), имело свою ценность. Поэтому посвящение было серьезным делом, предназначенным для воздаяния почестей Богу, потому что посвящаемый объект отделялся для Него и уже не считался обычным или дозволенным для обычного использования.

В большинстве случаев посвящения ребенка этот ребенок символически отдавался Господу, хотя и находился под попечительством своих родителей (Самсон – Суд. 13:1-7; ср. Числ. 6:2-8; Иисус – Лук. 2:21-24). Однако иногда этот акт не был символическим, и ребенок действительно отдавался на служение Богу (Самуил – 1 Цар. 1:21-28; дочь Иеффая – Суд. 11:30-40). Однако в обоих случаях результат был тем же – посвящающие отделяли своего ребенка Богу, и он уже принадлежал Ему.

Когда родитель или родители желают посвятить ребенка Господу, с этим связаны два фактора: 1) посвящение — это обет, который родитель или родители дают Богу, и 2) родитель или родители несут ответственность за

выполнение своего обета, т.е. воспитания посвященного ребенка для Господа. Эти два фактора, связанные с посвящением, являются серьезным вопросом перед Богом, а потому посвящающие должны отнестись к ним со всей серьезностью.

Первый фактор — обет, даваемый Богу в акте посвящения, — требует серьезного рассмотрения. Это ясно видно из следующих двух отрывков:

### 1. Числа 30:3

Если кто даст обет Господу, или поклянется клятвою, положив зарок на душу свою, то он не должен нарушать слова своего, но должен исполнить все, что вышло из уст его.

### 2. Матфея 5:33, 37

Еще слышали вы, что сказано древним: «Не преступай клятвы, но исполняй пред Господом клятвы твои». Но да будет слово ваше: «да, да; нет, нет»; а что сверх этого, то от лукавого.

Очевидно, что Бог воспринимает обеты очень серьезно, потому что обет – это обещание, данное Ему. Он ожидает, что давшие обет выполнят обещанное. Дать обет в чем-то и не выполнить его является грехом (ср. Иак. 4:17), что влечет за собой последствия, потому что однажды все верующие предстанут перед судилищем Христовым (2 Кор. 5:10).

Второй фактор — сам процесс воспитания посвященного ребенка, — также требует серьезного рассмотрения. Когда ребенок отдан Богу как Его собственность, родители должны воспитывать его как Божье дитя. Как же следует воспитывать посвященное дитя Божье? Они должны воспитывать ребенка, чтобы он или она жили свято, знали Бога, Его Сына, учение Писания и практиковали Слово Божье в своей жизни. Это то, чего ожидает Бог.

Читателю должно быть ясно, что посвящение ребенка — это не просто пятиминутный обряд, заканчивающийся молитвой. Напротив, это начало процесса, который будет длиться много лет и потребует многих усилий. И хотя на самом деле посвящение ребенка — это заявление родителей о своих намерениях и просьба к Богу о Его благословении и помощи в осуществлении процесса, наступит тот день, когда им придется дать отчет перед Богом в том, как они воспитали ребенка. Поэтому посвящение ребенка следует производить не потому, что это традиция церкви или же другие люди хотят этого от родителей, а потому, что они как родители хотят сделать это. Это главная причина, иначе они под давлением других, не задумываясь, могут дать обет, и однажды им придется давать ответ за то, почему они не выполнили данный ими обет.



### ПРИЛОЖЕНИЕ:

### Определение церкви

Значение слова *екклесия* можно выразить как «те, кто был "призван из"» (греч. *ек* — «из» и *калео* — «призывать»). Некоторые понимают это слово как указание на верующих во Христа, призванных Богом из неверующих в собрание, церковь. Хотя подобное выражение и будет богословски правильным, такое прочтение, похоже, не имеет ни грамматической, ни контекстуальной поддержки. Когда Матфей использовал слово *екклесия* в Матф. 16:18, он не ввел в греческий язык новое слово. Оно уже было известно его слушателям, хотя Матфей использовал его применительно к последователям Иисуса в новом, а не в обычном гражданском контексте. Следовательно, нам необходимо выяснить, как понималось это слово, когда Иисус использовал его в Матф. 16:18 и 18:17.



Один автор сказал: «Термин *екклесия* широко употреблялся в речи еще за несколько столетий до начала христианской эры и использовался в отношении собрания людей с четко определенными правилами членства. В обычном греческом словоупотреблении чаще всего этим словом обозначалась социально-политическая организация, основанная на гражданстве в городегосударстве». 3 Следовательно, основываясь на прежнем использовании этого слова до, во время и после жизни Христа, будет правильным сказать, что екклесия – это просто группа людей, призванных из своих домов в определённое собрание. Дж. Стронг соглашается с этим определением, говоря, что это слово обозначает «собрание граждан, призванных из своих домов в определенное публичное место с целью совещания». 4 Это подтверждается и тем фактом, что слово екклесия используется в Писаниях для обозначения собрания неверующих (Деян. 19:32, 39, 41), народа израильского (Деян. 7:38) и «общины» или «собрания», когда речь идет о верующих (Евр. 2:12, Новый перевод с греч. подлинника). Следовательно, это слово использовалось в отношении как верующих, так и неверующих.

*Екклесия*, в таком случае, указывает на тех, кто был призван из своих домов в собрание. В контексте поместной церкви — это искупленные Божии

<sup>3</sup> Louw, J. P., & Nida, E. A. (1996, c1989). Greek-English lexicon of the New Testament: Based on semantic domains (electronic ed. of the 2nd edition.) (Vol. 1, Page 125-126). New York: United Bible societies

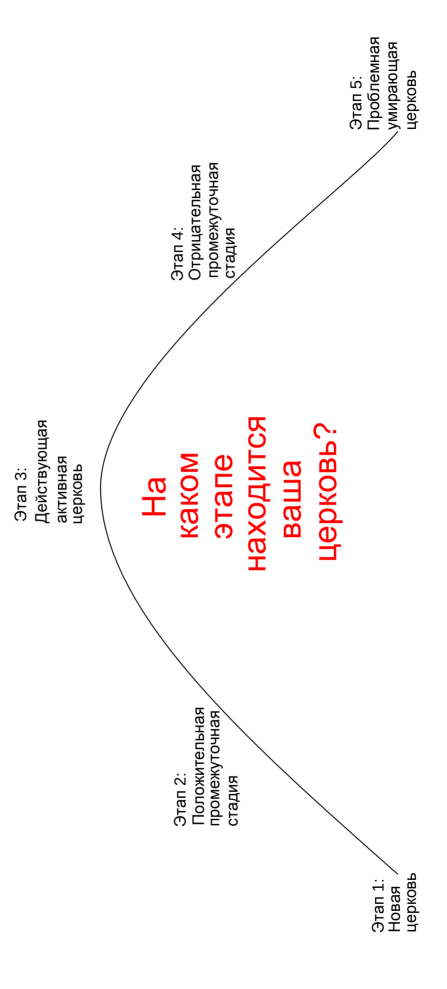
<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Strong, J. (1996). The exhaustive concordance of the Bible: Showing every word of the test of the common English version of the canonical books, and every occurrence of each word in regular order. (electronic ed.) (G1577). Ontario: Woodside Bible Fellowship.

через Христа, призванные сойтись или собраться, учреждая таким образом Тело Христа (ср. Ефес. 4:12). Это выражение также использовалось в Новом завете для обозначения региональных церквей (1 Кор. 1:2; Гал. 1:2), церквей, состоящих из людей определённой национальности (Рим. 16:4; Кол. 4:16), и Вселенской Церкви (Рим. 16:16; 1 Кор. 10:32; Кол. 3:15). (По определению, Вселенская церковь — это все истинные верующие (1 Кор. 12:13) по всему миру (1 Кор. 10:32: 15:9), жившие со времени распятия Христа до грядущего восхищения Церкви (Ефес. 5:236, 25б) в период времени, который называется «временем язычников» (ср. Лук. 21:24; Рим. 11:25).) Необходимо обратить внимание, что никогда слово екклесия в Библии не используется для обозначения конкретного строения или здания. Оно употреблялось только по отношению к народу Божьему, искупленному через Христа. В свете этой истины проводится строгое разграничение между материальным строением, в котором собирается церковь, и скинией и(или) храмом Соломона в ветхозаветные времена. Бог не обитает в стенах церковных зданий, как это происходило в Святом святых скинии (ср. Исх. 40:34-35; Лев. 16:2, 13) или храма Соломона (ср. 3 Цар. 8:11; 2 Пар. 7:1-3; Иез. 10:18), где находился ковчег завета (ср. Исх. 25:22; Числ. 7:89). В век Церкви Он обитает внутри христиан, и именно они, все вместе взятые, образуют Церковь, Тело Христово, живой, святой храм Божий (1 Кор. 3:16; 6:19; 2 Кор. 6:16; Ефес. 2:21).

Некоторые термины, использованные в Новом Завете для описания Церкви, — это Тело (Ефес. 3:6; 5:23), свои (в смысле «домочадцы»)/дом (Ефес. 2:19; Евр. 3:6; 1 Пет. 2:5), храм (Ефес. 2:21; 1 Кор. 3:16), жилище (Ефес. 2:22), невеста (Откр. 19:7; Ефес. 5:24-27, жена — в Русском синодальном переводе), нива (1 Кор. 3:9; ср. Евр. 6:7-8), святое и царственное священство (1 Пет. 2:5-9), род избранный (1Пет. 2:9), народ святой (1Пет. 2:9), народ Божий (1Пет. 2:10) и стадо (Деян. 20:28-29; 1 Пет. 5:2-3).

# ЦИКЛ ЖИЗНИ ЦЕРКВИ

Рэнди Хиллибрэнд Динамическая церковь Евразии



## ХАРАКТЕРИСТИКИ ЭТАПОВ

ЭТАП 1: Новая церковь (Деяния 2; Деяния 11:19-30)

- Ощущение благоговейного трепета и удивления по поводу того, что Бог совершает среди них Новообращенные, приобретенные через благовестие
   Совершаются крещения
   Ощущение благоговейного трепета и удивления по пов
   Тесное общение и забота друг о друге
   Количество новообращенных растет
   Дух Святой активно работает

ЭТАП 2: Положительная промежуточная стадия

- Верующие возрастают в вере через ученичество
   Лидеры получают подготовку в умении руководить церковью
   Количество новообращенных растет
   Церковь возрастает количественно и качественно
   Дух Святой активно работает

ЭТАП 3: Действующая, зрелая, активная церковь (Деян. 13:1-3)

- 1. Имеется достойное, компетентное руководство церкви 2. Проходят различные виды служения
- 3. Посылаются миссионеры для основания новых церквей 4. Дух Святой активно работает
  - Дух Святой активно работает

ЭТАП 4: Отрицательная промежуточная стадия

- Приоритеты церкви изменяются от любви и служения Христу к исполнению личных желаний
- Церковь направляет внимание вовнутрь, на свои нужды, а не наружу, на нужды мира
- Церковь вспоминает и говорит о старых добрых временах, потому что ничего значительного в церкви не происходит 1. Церковь теряет видение, почему она существует 2. Приоритеты церкви изменяются от любви и служе 3. Церковь направляет внимание вовнутрь, на свои 4. Церковь вспоминает и говорит о старых добрых в 5. Дух Святой огорчаем и угашаем

ЭТАП 5: Проблемная, умирающая церковь (Откр. 2:1-7; 3:14-22)

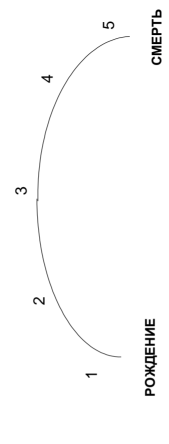
- Занята совершением плотских дел
- Не любит Христа и не служит Ему
- Отсутствует общение со Христом 2, ω, <del>4</del>, ω,
- Близка к тому, что Христос спишет ее со счета
  - Дух Святой огорчаем и угашаем

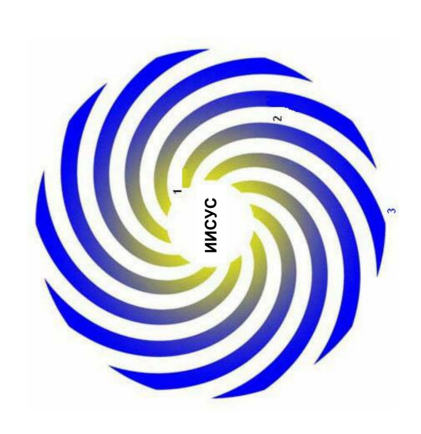
## как поддерживать жизнь в церкви?

- 1. Все признаки стадий 1-3 должны быть широко распространены и преобладать в вашей церкви после достижения ею зрелости.
- Ваша церковь должна постоянно (и неизменно) умножать деятельность первого этапа. Когда это будет достигнуто, новообращенных, приобретенных церковью в результате этой деятельности, нужно будет, в конечном счете, перевести на стадии два и три. ر ز
- Ваша церковь, в своем большинстве, должна прилагать все усилия, чтобы не перейти на стадию 4 (несмотря на то, что некоторые члены из-за нехватки духовной зрелости все же перейдут на стадии 4 и 5). რ

### КАК ДОЛЖЕН ВЫГЛЯДЕТЬ ЦИКЛ ВАШЕЙ ЦЕРКВИ

### КАК НЕ ДОЛЖЕН ВЫГЛЯДЕТЬ ЦИКЛ ВАШЕЙ ЦЕРКВИ







### ПРИЛОЖЕНИЕ:

### Девора

При обсуждении роли женщин в церкви часто указывают на 4-ю главу книги Судей, где идет речь о пророчице Деворе, единственной известной женщине-судье Израиля. Поскольку она занимала видное положение в Израиле как политический лидер и пророчица, некоторые используют пример Деворы в попытке оправдать роль женщин как духовных лидеров в церкви, включая роли пасторов и старейшин. Ниже приведены заметки с краткими пояснениями по этому вопросу. Они не претендуют на исчерпывающее исследование, но предназначены дать читателям пищу для размышления.

### Девора – 4-я глава книги Судей

А. Девора была женой, пророчицей и судьей – ст. 4-5



В то время была судьею Израиля Девора пророчица, жена Лапидофа; она жила под Пальмою Девориною, между Рамою и Вефилем, на горе Ефремовой; и приходили к ней *туда* сыны Израилевы на суд.

Девора была женой, пророчицей и судьей. Во-первых, важно отметить, что ни одна из этих должностей не была должностью духовного руководителя. Как жена, согласно Библии, Девора должна быть помощницей своему мужу и подчиняться ему (Быт. 2:18; 3:16; ср. Ефес. 5:22-24). Как пророчица, она была посланником Божьим, но пророчица в Библии (будь то Ветхий или Новый Заветы) никогда не была духовным лидером (см. статью «Женщины в церкви да молчат»), что верно и в отношении 4-й главы книги Судей. Девора была также судьей. Это была политическая должность, а не должность духовного руководителя. Обратите внимание, что женщина в роли судьи Израиля была вовсе не нормой, а исключением из правил. Поэтому попытки доказать и оправдать возможность служения женщин в качестве духовных руководителей церкви, основываясь на 4-й главе книги Судей, особенно в свете 1 Тим. 2:11-15, являются неправильным истолкованием и использованием Писаний.

Почему Бог поставил Девору судьей в Израиле? Писание не говорит конкретно почему, однако дает намеки на ответ. Свидетельство относительно причины, почему Девора была судьей Израиля, вероятно,

просматривается в том факте, что мужчины Израиля не хотели возлагать на себя эти обязанности. Это видно из того, что даже Варак, главнокомандующий армией Израиля, без Деворы не хотел вести воинов в битву против их угнетателей. И по причине его слабости победа в сражении была отдана женщине, что было знаком унижения Варака (Суд. 4:9; ср. 5:24-27). Это также было унижением для Израиля, потому что, когда женщины руководили нацией, это считалось признаком слабости (ср. Ис. 3:12). Таким образом, Бог использовал женщину, чтобы пристыдить Варака и Израиль, отдав победу ей, а не мужчине. Стоит отметить, что это, вероятно, главная причина, почему столь часто женщины занимают должности, к выполнению которых Бог призывал мужчин: мужчины не желают браться за них.

Б. Варак, командующий армией, был послан Богом вести войну – ст. 6-7

Девора послала и призвала Варака, сына Авиноамова, из Кедеса Неффалимова, и сказала ему: «Повелевает *тебе* Господь Бог Израилев: пойди, взойди на гору Фавор и возьми с собою десять тысяч человек из сынов Неффалимовых и сынов Завулоновых; а Я приведу к тебе, к потоку Киссону, Сисару, военачальника Иавинова, и колесницы его и многолюдное войско его, и предам его в руки твои».

Обратите внимание, что Бог послал на войну не Девору, а Варака. Отметьте также, что Девора не пыталась узурпировать авторитет и власть Варака. Девора хотела, чтобы Варак вел мужчин в бой. Она хотела выполнить все согласно повелению Божьему, т.е. чтобы мужчина был руководителем армии Израиля.

В. Варак боялся идти без Деворы – ст. 8

Варак сказал ей: «Если ты пойдешь со мною, пойду; а если не пойдешь со мною, не пойду».

У Варака не хватило мужества сделать то, что повелел Бог, даже несмотря на то, что Бог обещал ему победу. Это показывает, в каком бедственном положении находился Израиль и мужчины израильские в то время.

Г. Почести Варака перешли к женщине из-за недостатка его веры – ст. 9

Она сказала: «Пойти пойду с тобою; только не тебе уже будет слава на сем пути, в который ты идешь; но в руки женщины предаст Господь Сисару». И встала Девора и пошла с Вараком в Кедес.

Девора пошла с Вараком только потому, что иначе Варак не хотел идти. Он, главнокомандующий армией Израиля, был трусом, и если ему как командующему армией не хватало веры и мужества, то можно предположить, что его солдаты были ничуть не храбрее. Если хотя бы один из них был храбрее, то почему он не стал во главе армии?

#### Д. Бог отдал славу победы Иаили (женщине) – ст. 21

Иаиль, жена Хевера, взяла кол от шатра, и взяла молот в руку свою, и подошла к нему тихонько, и вонзила кол в висок его так, что приколола к земле; а он спал от усталости – и умер (ср. 5:24-27).

Для Варака было бесчестием не довериться Богу, поэтому, к его позору, победа была отдана женщине. Почему это было позором для него? В 1 Пет. 3:7 мужьям говорится:

Также и вы, мужья, обращайтесь благоразумно с женами, как с немощнейшим сосудом, оказывая им честь, как сонаследницам благодатной жизни, дабы не было вам препятствия в молитвах (подчеркнуто автором).

В Писании все ясно и однозначно относительно того, что женщины были созданы иначе, нежели мужчины. Они были созданы как помощницы мужчинам и были более слабыми. («И сказал Господь Бог: не хорошо быть человеку одному; сотворим ему помощника, соответственного ему», Быт. 2:18, подчеркнуто автором). Бог не создал женщину, чтобы руководить мужчинами, но помогать мужчинам, которые руководят.

Означает ли это, что женщины не обладают способностью руководить? Нет. Некоторые женщины — прекрасные руководители. Хотя это истина, но это не означает, что женщины должны занимать руководящие должности, запрещенные для них Богом, такие как роли духовных руководителей в церкви. И хотя женщины не должны занимать руководящие роли в церкви, это не означает, что они ниже мужчин. Просто на них возложена другая роль, также чрезвычайно важная. Как в Троице — все три Личности равны, хотя Сын и Святой Дух находятся в подчинении у Отца.

#### В Гал. 3:28-29 говорится:

Нет уже Иудея, ни язычника; нет раба, ни свободного; <u>нет мужского пола, ни женского</u>: ибо все вы одно во Христе Иисусе. Если же вы Христовы, то вы семя Авраамово и по обетованию наследники (подчеркнуто автором)

Во Христе все равны, хотя роли и степени ответственности различны. Следовательно, важно то, чтобы верующие были послушными Божьему Слову и той роли, к которой призвал их Бог.



# ПРИЛОЖЕНИЕ:

## Определение ада (гадес)

Фраза «врата ада», если попытаться дать ей определение, может ввести в заблуждение. Некоторые понимают ее как указание на смерть, другие – на дьявола и его ангелов; однако данная статья представит эту фразу с несколько другой позиции.

Чтобы понять фразу «врата ада» (букв. «врата Гадеса»), необходимо понять, чем является Гадес, а чем — нет. Во-первых, Гадес – это не то же самое, что ад. Ад – это другое место, которое ещё описывается в Библии как «огонь вечный» (Матф. 18:8; 25:41; Иуд. 7) и «озеро огненное» (Откр. 19:20; 20:10, 14, 15). Во-вторых, ад, а не Гадес, является местом, приготовленным для дьявола и его ангелов (Матф. 25:41). Это место, которое содержит узы мрака, где уже находятся ангелы, ожидающие суда (2 Пет. 2:4). Гадес же — это место, где ожидают суда умершие неверующие (Матф. 11:23; Лук. 10:15; 16:23-24; Откр. 20:13), и место, ключи от которого в руках Иисуса (Откр. 1:18), обладающего над ним властью. В-третьих, огонь Гадеса не вечен, как огонь ада, если не считать пламень ада, в который брошен Гадес, продолжением пламени Гадеса (Откр. 20:14). Поэтому слово «ад» (Матф. 23:33; Марк. 9:43-49) шире по значению слова «Гадес». Оно простирается в сферу вечного осуждения, озера огненного, второй смерти (Откр. 20:14). В-четвертых, ад, а не Гадес, будет тем местом, где люди (Откр. 19:20; 20:13-15; 21:8) и падшие ангелы (2 Пет. 2:4; Откр. 20:10) вместе (Откр. 20:10) будут проводить вечность.



В Библии словосочетание «врата Гадеса» используется только однажды – в Матфея 16:18. Хотя это выражение ассоциируется со смертью, оно не служит ни еще одним выражением для обозначения смерти, ни, как было указано выше, указанием на смерть вторую. Одна очевидная связь между смертью и Гадесом видна в том, что когда умирают неискупленные, они помещаются в Гадес. Другая связь прослеживается в книге Откровение, где слова «смерть» и «ад» (Гадес) в трех случаях употреблены вместе (Откр. 6:8; 20:13; 20:14). Однако из этих же ссылок ясно, что в контексте они являются

<sup>5</sup> В Матфея 18:8-9 огонь вечный и геенна огненная – это указание на одно и то же место, о котором идет речь также в Матфея 25:41, 2 Петра 2:4 и Откровении 20:10. Все это, вместе взятое, устанавливает факт, что вечный огонь и озеро огненное – это одно и то же место. Поэтому и ад, и огонь вечный, и озеро огненное служат указанием на одно и то же место.

разными, а не одинаковыми объектами. О Гадесе говорится как о месте пребывания неискупленных (ср. Лук. 16:23-24), а смерть указывает на состояние существования неискупленных, которое противоположно состоянию существования искупленных, т.е. жизни (ср. Иоан. 5:24, 28-29; 2 Кор. 5:6; Откр. 20:13-14). Поэтому «врата Гадеса» и смерть — это не одно и то же.

Словосочетание «врата Гадеса» также не служит указанием на дьявола и его ангелов; им просто дана власть господствовать над Гадесом. В Писании нет никаких указаний, которые связывали бы эти два предположения воедино. Фактически, здесь предполагается противоположное: сатана не имеет никакой власти в Гадесе, только Христос имеет ее. Христу была дана власть Его Отцом над всем (ср. Матф. 11:27; 28:18; Деян. 2:36; 1 Кор. 15:27), и Он обладает ключами от Гадеса (Откр. 1:18). Поэтому, так как Иисус держит ключи, Он также является и Тем, Кто решает, кому войти в ворота Гадеса, а кому — нет, потому что обладающий ключами является тем, кто имеет власть над вещью или местом, которое они открывают (ср. Ис. 22:22; Матф. 16:19; Откр. 1:18; 3:7; 9:1; 20:1-3). Из этого следует, что в Гадесе не сатана принимает решения, обитает или правит, поскольку у него на это нет никакой власти.

На что же тогда указывает выражение «врата Гадеса»? В греческом Новом Завете насчитывается десять примеров использования слова «Гадес». Рассмотрев эти ссылки, можно увидеть, что Гадес – это:

- 1. место, куда после смерти нисходят души неверующих (Матф. 11:23; Лук. 10:15);
- 2. место, чьи врата не одолеют Церковь Иисуса Христа (Матф. 16:18);
- 3. место огненных мучений неверующих (Лук. 16:23-24);
- 4. место, где после смерти Иисус не был оставлен Отцом (Деян. 2:27, 31);
- 5. место, ключами от которого Иисус обладает (Откр. 1:18);
- 6. место, которое следует за смертью (Откр. 6:8);
- 7. место, где содержатся умершие неверующие (Откр. 20:13);
- 8. место, которое во время последнего суда будет ввергнуто в озеро огненное (Откр. 20:14).

На основании употребления этого термина можно увидеть, что Гадес — это место мучений и наказания, где содержатся души умерших неверующих до дня суда, когда они будут брошены в озеро огненное (Откр. 20:13). Из этих стихов также ясно, что врата Гадеса не одолеют Церковь (Матф. 16:18). Следовательно, возникает вопрос: «Что имел в виду Иисус, когда говорил это?»

В библейском употреблении слово «врата» указывает на нечто большее, нежели конкретные городские врата. Оно указывает на город в целом и все, что в нем находится (ср. Быт. 22:17; 24:60; Исх. 32:26; Втор. 12:12; Пл. Иер. 4:12; Откр. 22:11, 14). Городские ворота также были местом, где осуществлялись важные деловые сделки (ср. Быт. 23:10-16; Втор. 16:18; И. Нав. 20:4; 17:8; Руф. 4:1-11). Принимая во внимание все эти факты, мы приходим к заключению, что слово «ворота» знаменует собой место важности, власти и силы. Поэтому врата Гадеса служат указанием на Гадес в целом, включая всех его обитателей, которыми являются души умерших, ожидающих последнего суда. Это также важное и могущественное место, обладающее

властью не только над теми, кто обитает в нем, но и над теми, кто однажды также попадет туда. Оно одолеет всех неверующих.

В отношении же Церкви сказано, что «врата Гадеса» никогда не одолеют ее, не восторжествуют и не возымеют власти над ней, чтобы нанести ей ущерб. Другими словами, ни один истинный верующий в Иисуса Христа никогда не войдет в эти ворота. Верующие освобождены от этого, потому что они искуплены Агнцем Божьим, Который взял на Себя грехи мира (ср. Рим. 8:1); через Иисуса христиане имеют победу над Гадесом (ср. 1 Кор. 15:54-57; 1 Иоан. 5:4). И хотя когда-то Гадес был местом, в котором обитали души как верующих, так и неверующих, живших во времена Ветхого Завета (верующие на лоне Авраамовом, а неверующие — в пламени огненном, Лук. 16:22-26), в настоящее время там находятся только души неверующих (ср. 2 Кор. 5:8). В заключение следует отметить, что Гадес занимает присущее ему известное положение, обладает властью и авторитетом и является самостоятельной общностью на основании того факта, что эти свойства он получил при его сотворении Богом. Поэтому Гадес — это не крепость сатаны или смерти, из которой любой из них может обрушиться с нападками против Церкви.



# ПРИЛОЖЕНИЕ:

## Покрытие головы женщинами

Вопрос покрытия головы, представленный в 11-й главе 1-го Послания к Коринфянам, достаточно сложен, и многие понимают его по-разному. Причиной, послужившей основанием для написания данной статьи, стал тот факт, что эта тема довольно часто поднимается на встречах с руководством церквей. Поэтому автор потратил много времени и усилий, исследуя эту тему, обсуждая ее с богословами, читая комментарии и статьи, и все это время молясь и обращаясь к Богу с просьбой о правильном понимании этого отрывка. Ниже представлены выводы, к которым пришел автор.

Главный вопрос, который задают многие, касаясь этой темы, заключается в следующем: «Является ли покрытие головы культурным или повсеместным вопросом?» Другими словами, следовало ли женщинам носить платки для покрытия головы во дни Павла, потому что это был культурный вопрос, относившийся к тому периоду времени, или же платки (для покрытия головы) следует носить всем женщинам-христианкам в эпоху Церкви как библейское повеление (повсеместный вопрос)? Хотя ответ на этот вопрос будет и темой, и целью данной статьи, однако, чтобы помочь читателю лучше понять отрывок в его контексте, обсуждение будет сопровождаться хоть и не всеобъемлющим и детальным, но последовательным толкованием этого отрывка.

#### 1. Понимание отрывка

Павел, обсуждая этот вопрос, приводит пять доказательств в пользу того, почему женщины должны покрывать свои головы. Вот они:

- А. Божественный порядок ст. 3-6
- Б. Порядок сотворения ст. 7-9
- В. Ангельский порядок ст. 10
- Г. Естественный порядок ст. 11-15
- Д. Церковный порядок ст. 16

#### А. Божественный порядок – ст. 3-6

Хочу также, чтобы вы знали, что всякому мужу глава Христос, жене глава – муж, а Христу глава – Бог. Всякий муж, молящийся или



пророчествующий с покрытою головою, постыжает свою голову. И всякая жена, молящаяся или пророчествующая с открытою головою, постыжает свою голову, ибо это то же, как если бы она была обритая. Ибо если жена не хочет покрываться, то пусть и стрижется; а если жене стыдно быть остриженной или обритой, пусть покрывается.

Первый довод Павла, почему женщина должна покрывать голову, является ссылкой на Божественный порядок (т.е. порядок, определенный Богом). Этот Божественный порядок заключается в том, что Бог есть глава Христа, Христос есть глава мужчины, а мужчина – глава женщины.

Рассматривая этот порядок, согласно которому мужчина является главой женщины, следует задаться вопросом: «В этом отрывке говорится именно о мужьях и женах или же о мужчинах и женщинах вообще»? Следствием будет то, что если речь здесь идет о мужчинах и женщинах вообще, тогда отрывок следует применять как к замужним, так и незамужним женщинам. В английских переводах Библии греческие слова анэр и гюне переводятся как «мужчина» и «женщина». В русском и украинском переводах эти слова переведены как «муж» и «жена». Только один вывод может быть правильным, и он должен определяться контекстом отрывка. Поэтому, чтобы определить, какой перевод следует считать правильным, нужно взглянуть на весь контекст Библии.

Изучая указанный текст, автор задавал себе вопрос: «А почему этот библейский принцип не применялся и к незамужним женщинам?» Разве они не находились под властью? Или же им как незамужним в богослужении давалось больше свободы, нежели замужним женщинам? В действительности же незамужние женщины также находились под властью – властью своих отцов, особенно в культурном контексте дней Павла. Если они были не замужем, то они жили дома и оставались под властью своего отца (ср. Числ. 30:3-5, 16). Поэтому незамужние женщины, как и замужние, находились под властью. На основании этого автор верит, что во дни Павла все женщины должны были покрывать голову во время молитвы.

Принцип того, что женщина находится под властью мужчины, ясно изложен в Писании (ср. Быт. 2:18; 3:16; Числ. 30; 1 Кор. 11:9; Ефес. 5:22-24; 1 Пет. 3:5-6). Это, конечно, не означает, что любой мужчина имеет право произвольно проявлять власть над любой женщиной. Замужняя женщина, например, будет находиться под непосредственной властью своего мужа и никого другого, а незамужняя — под непосредственной властью своего отца и никого другого. Такое правило установлено на основании Божьего порядка творения, когда Бог вначале сотворил мужчину, а женщина произошла от мужчины и была сотворена для мужчины (ст. 8-9). Поэтому в контексте покрытия головы женщина, находясь в подчиненной роли по отношению к мужчине, должна была, согласно Павлу, демонстрировать свое подчинение, покрывая голову в

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Хотя библейский принцип власти отца над дочерью и не изменился, то, как и до какой степени эта власть выражается, обуславливается влиянием культуры и конкретных обстоятельств.

знак этих отношений. Но что должно было произойти, если бы муж или отец умерли? В случае смерти мужа, по традициям ближневосточной культуры, женщина во многих случаях возвращалась в дом своего отца (ср. Быт. 38:11; Лев. 22:13; Руф. 1:8). Но даже если бы женщине-христианке пришлось жить одной, то по большому счету она находилась бы под властью руководства своей церкви, перед которым демонстрировала бы свою покорность. И хотя эти отношения отличаются от отношений между мужем и женой или отцом и дочерью, порядок подчинения все же присутствует, и не только в отношении женщины и церкви, но и мужчины и церкви (ср. Евр. 13:17).

Поэтому, если женщина не покрывала свою голову, то она бесчестила бы ту голову (ст. 5), которой подчинялась. Так, если она была замужем, то бесчестила бы своего мужа. Если она не была замужем, то таковым был бы ее отец. Если она была вдовой, разведенной или сиротой, бесчестье пало бы на руководство церкви, потому что она не подчинялась обычаям тех дней (ст. 16).

#### Б. Порядок сотворения – ст. 7-9

Итак, муж не должен покрывать голову, потому что он есть образ и слава Божия; а жена есть слава мужа. Ибо не муж от жены, но жена от мужа; и не муж создан для жены, но жена для мужа.

Если рассматривать Божий порядок творения, главным здесь является то, что мужчина был создан по образу Божьему (Быт. 1:27) и как слава Божья (1 Кор. 11:7), но женщина, хотя и была создана по образу Божьему (Быт. 1:27), была сотворена не как слава Божья, а как слава мужчины (1 Кор. 11:7). Основанием этому утверждению служит то, что мужчина был сотворен первым. Когда Бог создал Адама, Он взял прах (пыль) земной, сформировал человека по Своему собственному образу, а затем вдохнул в него Свою жизнь (ср. Быт. 2:7). Женщина, напротив, была создана не из праха земного, как Адам, а из ребра, взятого из его бока (Быт. 2:21-22). Они оба получили жизнь и образ от Бога, но только мужчина получил славу от Бога. И слава, которую получил мужчина, является прямым отражением создавшего его Бога, ибо его Творец является высшим и полновластным властелином и правителем над всем сущим. Мужчина, созданный как слава Божья, был сотворен прежде Евы (Быт. 2:7), он получил право руководить и владычествовать (Быт. 1:28-30; 2:19-20), он подотчетен непосредственно Богу (ср. 2:15-17), и он является главой своей семьи (ср. Быт. 2:24). С другой стороны, поскольку женщина была взята из мужчины, была создана для мужчины, чтобы быть его помощницей (ст. 9; Быт. 2:18), получила от него имя (Быт. 2:23; 3:20) и находится под его властью (ср. Быт. 3:16; 1 Кор. 11:9; Ефес. 5:22-24; 1 Пет. 3:5-6), то она была сотворена в его славу. Таков Божий порядок сотворения и причина, приведенная Павлом, почему женщины в его культуре должны были покрывать головы в знак власти над ними и почему мужчинам не следовало делать этого.

 $<sup>^{7}</sup>$  Образ Божий определяется как наличие у человека воли, интеллекта, эмоций и атрибутов (т.е. благости, справедливости, любви, творчества, жизни).

#### В. Ангельский порядок – ст. 10

«Посему жена и должна иметь на голове своей знак власти над нею, для Ангелов».

Еще одним доводом, изложенным Павлом коринфским верующим, почему женщины должны были покрывать голову, были слова «для Ангелов». Павел не уточняет, почему или как на ангелов влияет то, что женщины покрывают или не покрывают голову, но указывает на них в качестве аргумента в пользу того, почему женщины должны иметь знак власти над ними на своей голове.

Обращаясь к Писаниям, можно только догадываться, почему Павел упоминает ангелов. Вот два отрывка, которые могут помочь нам разобраться в этом вопросе. Это Евр. 1:14 и 1 Пет. 1:12. В Евр. 1:14 сказано: «Не все ли они суть служебные духи, посылаемые на служение для тех, которые имеют наследовать спасение?» А 1 Пет. 1:12 утверждает: «Им [пророкам] открыто было, что не им самим, а нам служило то [спасение], что ныне проповедано вам благовествовавшими Духом Святым, посланным с небес, во что желают проникнуть Ангелы» (слова в скобках добавлены автором). Следовательно, Бог использует ангелов для служения верующим, и ангелам интересно знать Евангелие и все, что к нему относится. Поэтому, хотя никто не может строить на этом доктрину, похоже, что ангелы наблюдают за верующими. И они либо учатся, либо находятся под влиянием наших примеров, а может быть, даже страдают из-за нашего плохого примера. Таким образом, это еще один довод, приведенный Павлом, почему женщины должны были демонстрировать свое подчинение, покрывая голову.

#### Г. Естественный порядок – ст. 11-15

Впрочем ни муж без жены, ни жена без мужа, в Господе. Ибо как жена от мужа, так и муж через жену; все же — от Бога. Рассудите сами, прилично ли жене молиться Богу с непокрытою головою? Не сама ли природа учит вас, что если муж растит волосы, то это бесчестье для него, но если жена растит волосы, для нее это честь, так как волосы даны ей вместо покрывала?

В этих стихах Павел приводит доказательство от природы. Хотя человек и был создан во славу Божью, а женщина во славу мужчины, Павел ясно говорит о том, что во Христе существует взаимозависимость полов. Во Христе, несмотря на различия в положении и ответственности, и мужчина, и женщина — «одно во Христе Иисусе» (Гал. 3:28). И в этой взаимозависимости Бог создал мужчин и женщин физиологически и эмоционально разными. Павел обращает внимание на волосы как на одно из физиологических различий, отличающих мужчин и женщин. Женщины были созданы так, чтобы их отличали длинные волосы, тогда как отличительной чертой мужчины должны быть короткие волосы. Поэтому Павел утверждает, что длинные волосы были даны женщинам в качестве покрывала для головы, и это служит естественной иллюстрацией в пользу того, что они должны были

покрывать голову во время молитвы. Мужчины же не должны были покрывать головы во время молитвы, потому что для мужчин совершенно естественно иметь короткие волосы.

#### Д. Церковный порядок – ст. 16

А если бы кто захотел спорить, то мы не имеем такого обычая, ни церкви Божии.

Павел завершает этот отрывок Писания словами о том, что если женщины в церкви решат не прислушиваться к тому, что он сказал в предыдущих стихах, — если им захочется поспорить — то в других церквах нет другого (подобного) обычая или практики. На какой же обычай или практику ссылается Павел? На практику покрытия головы. Поскольку спорить о таком обычае или порядке было бы греховно, Павел явно не мог указывать это. Поэтому покрытие головы женщинами практиковалось во всех церквах Божьих, а не было просто отдельно взятым случаем.

#### 2. Понимание главного вопроса

Некоторые считают, что пять доводов, предложенных Павлом в этом тексте для объяснения того, почему женщины должны покрывать голову, являются очень весомыми повсеместными требованиями для эпохи Церкви. В то же время есть и те, которые не согласны с этим. Они утверждают, что здесь представлен только один повсеместный принцип – принцип подчинения. Они придерживаются позиции, что пять доводов, приведенных Павлом, утверждают повсеместный принцип подчинения, но не излагают в ультимативной форме культурное повеление женщинам покрывать голову как единственный символ подчинения женщинхристианок по всему миру. Поэтому хотя приведенные пять доводов хоть и связаны непосредственно с подчинением и покрытием головы, однако последнее — это просто культурный символ, в котором отражается данный повсеместный принцип.

Объяснение, почему Павел в данном отрывке привел именно эти пять доводов, звучит так: 1) первые два довода (Божественный порядок и порядок сотворения) являются причиной существования подчинения не только между мужчиной и женщиной, но также между мужчиной и Христом, Христом и Отцом; 2) третий довод (ангельский порядок) – это причина, почему верующие должны подобающим образом поступать и вести себя во всех сферах своей жизни; и 3) последние два довода (естественный и церковный порядок) являются причинами, почему покрытие головы было надлежащим символом подчинения во дни Павла. Павел приводит эти пять принципов как доказательство в пользу стоящего за ними повсеместного принципа подчинения, который в то время следовало демонстрировать при помощи покрытия головы. Итак, согласно Божьему порядку и порядку сотворения, женщины должны находиться в подчинении у мужчин. По причине ангельского порядка, женщины должны были демонстрировать свое подчинение. Естественный порядок, с другой стороны, поддерживает это подчинение. И церковный порядок, согласно которому покрытие головы

было обязательным для женщин во времена Павла, был способом, при помощи которого это подчинение проявлялось и практиковалось.

Каковы же главные вопросы, которые следует рассмотреть? Из пяти доводов, представленных Павлом, первые три имеют отношение к церкви сегодня (Божественный порядок, порядок сотворения и ангельский порядок). Четвертый довод (естественный порядок) был конкретно выбран для обоснования идеи покрытия головы и является просто примером, а не повсеместным принципом. Пятый довод (церковный прядок) – это также не повсеместный принцип, а констатация факта в отношении церквей Павловой культуры («...мы не имеем такого обычая, ни церкви Божии», ст. 16). Другими словами, в дни Павла церковной практикой или обычаем в отношении того, как женщина в свете первых четырех доводов, представленных Павлом, проявляла свое подчинение, было покрытие головы. Это было естественным и культурно приемлемым символом подчинения. Следовательно, поскольку это культурный вопрос, необходимо ответить на несколько вопросов: 1) Как церковь в XXI веке предписывает проявление и практику подчинения женщин мужчинам? 2) Может ли этот символ изменяться от культуры к культуре? 3) Необходим ли символ в Церкви сегодня?

Чтобы еще больше подчеркнуть, что покрытие головы было внутрикультурным, а не повсеместным принципом, ниже приведены шесть подтверждающих доводов из Писания и три — от здравого смысла.

#### ДОКАЗАТЕЛЬСТВА ПИСАНИЯ:

 Человеческие традиции не могут быть важнее Слова Божьего – Марка 7:1-13

В этом отрывке Иисус сказал фарисеям, что они чтут Бога своими устами, но не сердцем. Фарисеи поставили свои традиции выше Слова Божьего. Хотя покрытие головы было обычаем, данным Церкви Павлом, это все равно была культурная традиция. Поэтому ни человеческая традиция, ни символ никогда не должны ставиться выше повсеместного принципа.

2. Не человек был создан для закона, а закон для человека – Марка 2:23-28

В этом отрывке Иисус напомнил фарисеям о том, как царь Давид и его спутники ели посвященный хлеб, который по Закону можно было есть только священникам. Затем Иисус заявляет, что «суббота для человека, а не человек для субботы». Другими словами, человек важнее, и Бог даровал Закон для человека, а не человека для Закона. Цель закона заключалась в том, чтобы быть наставником для человека (Гал. 3:24), а не его надзирателем. Поэтому покрытие головы, бывшее обычаем в дни Павла, не означало порабощения женщин, а было способом, при помощи которого они могли бы демонстрировать свое подчинение и веру. Мы же более не под властью детоводителя, но движимы верой (Гал. 3:25). Но

единственный ли это способ, которым женщина может продемонстрировать свое подчинение?

3. Более всего важно состояние сердца – Марка 7:14-23

Здесь Иисус учит, что человека оскверняет не то, что входит в него (в контексте речь идет о пище), а то, что исходит из его сердца. Бог более всего озабочен состоянием сердца человека, а не тем, что входит в него или что он носит или одевает. Фарисеи многое делали в соответствии с Законом, но сердца их были далеки от Бога. Верующие же должны сосредоточить свое внимание не на внешнем, а на том, что действительно важно. Разве не бывает так, что женщины покрывают головы, но не подчиняются своим мужьям, потому что их сердца далеко от Бога?

4. Бог прославляется тогда, когда все, что мы делаем для Него, мы делаем из любви – Ис. 29:13-14

В книге пророка Исаии говорится, что иудеи чтили Бога только «устами своими и языком своим», потому что их сердца были далеко от Него. Их действия и поступки не исходили из искреннего сердца и совершались от любви к Богу, а как результат заученной традиции. Поэтому, будучи лицемерами, они не чтили Бога. Верующие должны быть уверены, что их дела также совершаются от сердца, расположенного к Богу, а не в результате «заповедей человеческих».

5. Бог прославляется тогда, когда человек делает угодное Богу, исходя из правильных побуждений – Пс. 50:18-19; 1 Цар. 15:22-23

Хотя по Закону Бог требовал, чтобы иудеи приносили Ему жертвы, в этих отрывках Он говорит, что в самих по себе жертвах Он не находит удовольствия. Ему приятно послушание и сокрушенное, смиренное сердце. Если сердце право, тогда последуют и жертвы, и это будет благоугодно Ему. Поэтому, если женщина покрывает голову, она должна делать это из чистых побуждений, если этим действием она хочет угодить Богу.

6. Принципы, стоявшие за Законом, были крайне важными – Втор. 22:9-11; 1 Кор. 9:9-10; 2 Кор. 6:14-17

В 22-й главе Второзакония Бог говорит о том, чего Он не хотел, чтобы израильтяне смешивали. Но почему Бог не хотел, чтобы они засевали виноградник двумя сортами семян, пахали волом и ослом в одной упряжи и носили материю, сотканную из смешанных нитей? Почему Он провозгласил это противозаконным? Ссылку мы находим в 1 Кор. 9:9-10, где сказано: «Ибо в Моисеевом законе написано: "не заграждай рта у вола молотящего". О волах ли печется Бог? Или, конечно, для нас говорится? Так, для нас это написано; ибо, кто пашет, должен пахать с надеждою, и кто молотит, должен молотить с надеждою получить ожидаемое». Итак, чему же Бог пытался научить иудеев во Втор. 22:9-11? Он хотел научить их тому, что некоторые вещи нельзя смешивать никогда. О чем идет речь? О волах и ослах?

О шерсти и льне? Нет! Они были даны в качестве наглядных пособий, чтобы научить иудеев гораздо большей истине. Что это за истина? В поисках ответа обратитесь к 2 Кор. 6:14-17. Там сказано: «Не преклоняйтесь под чужое ярмо с неверными, ибо какое общение праведности с беззаконием? Что общего у света с тьмою? Какое согласие между Христом и Велиаром? Или какое соучастие верного с неверным? Какая совместность храма Божия с идолами? Ибо вы храм Бога живого, как сказал Бог: вселюсь в них и буду ходить в них; и буду их Богом, и они будут Моим народом. И потому выйдите из среды их и отделитесь, говорит Господь, и не прикасайтесь к нечистому». Иудеи постоянно смешивались с народом земли Ханаанской и их нечестивыми обычаями, которые Бог многократно запрещал им делать, потому что они должны были быть отделенными и святыми (ср. Исх. 23:23-24; 34:12-15; Лев. 18:3, 26-30; 20:23-26; Втор. 7:6; 26:18-19). Эти три повеления были способом практического осуществления подразумевавшегося принципа отделения. Поэтому необходимо всегда обращать внимание на принцип, служащий основанием для заповеди. О чем больше всего заботится Бог? О Своей славе и о пользе верующего.

Как это относится к покрытию головы? Покрытие головы было символом основополагающего принципа. Принцип заключался в том, что женщины должны находиться под властью мужчин. Существуют ли какие-либо другие способы, посредством которых это подчинение может быть продемонстрировано? Да! И разные культуры поразному демонстрируют это, как и церкви во дни Павла. Наличие правого сердца — вот что необходимо в первую очередь.

#### ДОКАЗАТЕЛЬСТВА ОТ ЗДРАВОГО СМЫСЛА:

- 1. В Писании Павел говорил читателям своих Посланий приветствовать друг друга святым целованием (Рим. 16:16; 1 Кор. 16:20; 2 Кор. 13:12; 1 Фес. 5:26) (д-р Джон Вернер, телефонная беседа в Киеве 17 янв. 2006 г.). Как часто это практикуется сегодня? Было ли это также внутрикультурной формой? Является ли это повсеместным принципом выражения любви? Разве сердечное рукопожатие или крепкое объятие не будут столь же приемлемыми сегодня?
- 2. Сколько женщин в церкви носят платки, но не подчиняются своим мужьям, отцам, церкви?

Одна женщина в Америке, чья церковь практиковала покрытие головы для женщин, сказала, что знает женщин, чьи головы покрыты, но они непокорны. Несколько украинских пасторов также признали это. Поэтому, что важнее – кусок материи или сердце, правое перед Богом?

3. Сосредоточьте внимание на повсеместных принципах, а не на внутрикультурных нормах или традициях.

В Писании приведены различные повсеместные принципы, хотя то, как применять их, Писание не предписывает, оставляя право окончательного решения за поместной церковью. Подумайте о следующих примерах:

- Крещение. Писание повелевает церквам крестить верующих, однако никогда не дает указаний, как делать это, а только намеки.
- б. Вечеря Господня. Писание повелевает церквам совершать причастие, но никогда не говорит, как часто это делать, в какой момент служения оно должно совершаться, должно ли причастие сопровождаться вечерей любви и в какой последовательности церковь должна совершать его.
- в. Свидетельство. Писание повелевает верующим свидетельствовать погибшим о Христе, но не дает указаний, как свидетельствовать, что в точности говорить и т.д.
- г. Церковные собрания. Писание повелевает верующим делать это, но не указывает, в какой день недели они должны собираться, в какое время, какой продолжительности должны быть служения, что должно происходить во время служения, в каком порядке и т.д.

Вопрос покрытия головы стал бы единственным принципом для церкви, при котором предписывался бы пример, основанный на принципе. Бог не дал точных указаний относительно конкретных внутрикультурных форм в Новом Завете, потому что они Его не волнуют. Его волнуют повсеместные принципы и сердце человека. Если сердце человека пребывает в правильном состоянии, то он будет применять эти принципы соответственно тому, как это согласуется с его культурой. Во времена Ветхого Завета была совсем другая ситуация, потому что Закон был написан применительно к особой группе людей – иудеям. Эти формы были даны им, чтобы выделить иудеев изо всех народов (Исх. 19:6; Втор. 7:6; 14:2; 26:18-19). В новозаветные времена, хотя Бог и призвал нас, чтобы мы также отличались (1 Пет. 2:9; Фил. 2:15; Тит. 2:14), акцент делается на принцип, потому что Церковь включает в себя многие народы и культуры (ср. Рим. 3:29; 10:12; Кол. 1:23; 1 Иоан. 2:2; Откр. 5:9-10), а не одну нацию Израиля.

#### 3. Заключение

Повсеместный принцип, а не внутрикультурная форма – вот модель, представленная Богом в Новом Завете. Это, однако, не подразумевает, что культурные формы не были важны в Ветхом Завете. В действительности они были важны. И важно помнить при этом, что культурные формы в Ветхом Завете были способом формирования Израиля в отдельную нацию. Так как христианство является всемирной верой, а не уделом одной нации или этнической группы, необходимо, чтобы на переднем плане стоял принцип, а культурные формы были отодвинуты на задний план. Поскольку

покрытие головы было бы единственной культурной формой, предписанной Церкви в Новом Завете, по этой причине, равно как и по другим, приведенным ранее, я не верю, что покрытие головы является повсеместным принципом для церкви сегодня, хотя стоящий за ним принцип подчинения таковым, несомненно, является. Следовательно, каждой отдельной церкви следует решать, каким будет их символ подчинения власти и нужен ли он в их культурном контексте вообще.



# ПРИЛОЖЕНИЕ:

## Идеализм в славянских церквях

Вы когда-нибудь слышали, как верующий говорит примерно следующее: «Я уже не грешу», или «У меня в сердце не возникает похотливых мыслей по отношению к женщине», или «Мы с мужем никогда не ссоримся», или «Как христианин может быть непослушен Слову Божьему? Такое может быть только с неверующим»?

Я слышал подобные речи, и это вызывало у меня определенное недоумение. Почему же некоторые мои братья и сестры из славянских церквей так говорят? Может быть, они знают о христианской жизни что-то такое, чего не знаю я? Может они живут по вере такой победоносной жизнью, какой не удается жить ни мне, ни тем, кого я знаю? Или, возможно, они вкладывают другое значение в слова «похоть», «ссоры», «грех» и т.п., и поэтому могут искренне говорить, что они чистые, благочестивые христиане и никогда ничего подобного не делают? Или, другими словами, не обманывают ли они себя?



Читая Библию, я вижу, что христиане грешат; об этом пишет Павел, когда исповедуется в своих личных слабостях (Рим. 7). Доказательством тому служат также упреки Павла в адрес ефесских верующих (Еф. 4), когда он говорит, чтобы они уже не поступали, как язычники, потому что они (христиане – прим. пер.) не так познали Христа. Павел обличает коринфских верующих (1Кор. 3:1-3), указывая, что они поступают, как плотские. Иаков даже называет своих читателей прелюбодеями и грешниками (Иак. 4:4,8; 5:19-20). Поэтому то, что верующие согрешают – это известный факт.

Иногда, когда я проповедую в славянских церквях, то стараюсь не очень распространяться о своей внутренней борьбе, чтобы обо мне не думали как о человеке недуховном. Это заставляет меня думать, не ощущают ли подобного мои братья из славянских и неславянских церквей. Почему я чувствую себя неловко? Может быть, это часть славянской культуры и менталитета? Что же, христиане уже больше не являются грешниками после принятия Христа? Или они все еще грешат, несмотря на то, что спасены благодатью Божьей? Действительно ли славянские верующие не ведут борьбу с грехом, или есть что-то в их культуре, из-за чего они смотрят на это по-другому?

Прежде чем приступить к рассмотрению этого вопроса, хочу отметить, что идеализм присущ не только славянской церкви. Такого взгляда могут

придерживаться верующие в любой культуре, но, поскольку я часто встречаю такой взгляд среди славянских церквей, то основное внимание в этой статье буду уделять именно им. Цель данной статьи в том, чтобы помочь вам лучше понимать идеализм и его влияние на веру христианина.

#### Что такое идеализм?

Когда я размышлял над этим вопросом, то пришел к заключению, что идеалистическое мышление служит определяющим фактором, почему некоторые братья славяне считают, что живут почти, или даже полностью, безгрешной жизнью. Почему? Да потому, что идеализм смотрит на жизнь с той позиции, что каждый должен и может (акцент именно на слове «может») жить в соответствии со стандартами совершенства (т.е. «идеала»). Я не подвергаю сомнению тот факт, что в христианстве есть такие стандарты или что христианин должен жить в соответствии с ними – это само собой разумеется. Нет, проблема в том, что идеализм утверждает, что этих идеалов можно достичь путем регулярных усилий и постоянных стремлений. Принимая во внимание эти взгляды, мы приходим к пониманию, что идеалист, соглашаясь с несовершенством этого мира, самого себя и самой жизни – особенно в свете Божьих стандартов, описанных в Библии – претендует на то, что идеализм – это предельная форма совершенства в несовершенном мире.

Поэтому идеализм в этой статье будет рассматриваться как образ мышления и философия жизни. Ввиду того, что я собираюсь использовать указанный термин по отношению к церкви в пределах консервативного христианского мировоззрения, то буду называть это «христианским идеализмом». Христианский идеализм, в таком случае, представляет собой парадигму совершенств (идеалов), которых, по мнению сторонников этого взгляда, можно достичь, если регулярно и усердно прилагать старания. Отсюда вытекает вопрос, который и обсуждается в данной статье: «Может ли каждый христианин ежедневно и постоянно жить в соответствии с этими стандартами?» Или, другими словам, «Может ли христианин жить почти или полностью совершенной христианской жизнью по эту сторону небес, - как утверждают некоторые?»

#### Как славянская церковь понимает идеализм?

Как-то я разговаривал на эту тему с одним украинским пастором, и он мне сказал: «Рэнди, не надо мне рассказывать об этом: я прекрасно понимаю, о чем ты говоришь». Затем он продолжил, говоря, как на протяжении многих лет в украинских церквях основное внимание уделяли внешности, а не личному хождению с Богом, чтению Библии и молитве. «Посещение церкви, правильное одеяние, пение гимнов – все это делает из тебя хорошего христианина», - сказал пастор. А одна сестра из украинской церкви однажды спросила: «Как это может быть, чтобы христианин уделял столько внимания внешней стороне человека, тогда как Бог смотрит на его сердце?»

Однажды, проводя пасторский семинар в Украине, мы говорили о семье пастора, и я задал вопрос: «Ссорятся ли украинские пастора со своими женами?» На некоторое время воцарилось молчание. Но вскоре люди стали

кивать головами, что означало утвердительный ответ на мой вопрос. Затем я продолжил и сказал, что я кое-чего не понимаю в украинской культуре — а именно заявлений верующих о том, что они не грешат. В ответ на это один пастор вытянул левую руку в сторону и сказал: «С одной стороны у нас грешники». Потом вытянул правую руку вправо, так далеко, как только мог, и сказал: «А с другой - святые». Затем он объяснил, что в славянских евангельских церквях склонны к крайностям — вы либо там, либо здесь, третьего не дано. После него встал другой пастор и сказал: «С грустью признаюсь, что наши люди лгут. Они могут смотреть тебе в глаза и улыбаться, а внутри скрежетать зубами от злости на тебя».

Разговаривая со славянскими верующими, я лично слышал слова, процитированные во вступлении, которые как бы говорят о совершенстве в христианской жизни. С другой стороны, припоминаю, как однажды пастор сказал: «Нам нужно молиться о грешниках». Я подумал: «О каких грешниках он говорит – о тех, которые в церкви или за ее стенами»? Пожалуйста, поймите меня правильно, я не хочу сказать, что нет разницы между верующими и неверующими. Разница огромная. Это действительно правда, что, когда человек уверует, он становится дитем Божьим, потому что в момент спасения Бог усыновляет нас и вводит в Свою семью. Поэтому мы уже не дети дьявола. Мы принадлежим Ему – Богу! Мы спасены. В нас живет Его Святой Дух. Мы имеем уверенность в вечной жизни с Отцом, Сыном и Святым Духом. АМИНЬ! То есть, различия между верующими и неверующими – колоссальные. Однако нам не следует забывать, что это лишь дар Божьей благодати, которая и производит спасение и все, что с ним связано. Но мы должны помнить, что у нас все еще есть греховная природа. Ввиду нашего положения в семье Божьей нам следует смиряться, а не гордиться, забывая, откуда мы пришли и что неспособны самостоятельно достичь Божьих стандартов. Рим. 3:23 говорит, что мы все еще «не достигаем» славы Божьей (в Синод. «лишены» славы Божьей – прим. пер.). Смиряться легко, когда нашим стандартом совершенства является Бог (Мф. 5:48). Но смирение становится трудным, когда мы сами или другие люди, либо наши традиции или личные идеалы становятся нашим стандартом совершенства.

#### Совместимы ли идеалистический и библейский взгляды?

Чтобы ответить на этот вопрос, следует сравнить христианский идеализм с Писанием.

Как мне кажется, одна из причин того, почему христиане придерживаются идеалистического взгляда состоит в том, как они понимают написанное Иоанном в своем первом послании. Вот, что он пишет: «Всякий, пребывающий в Нем, не согрешает; всякий согрешающий не видел Его и не познал Его» (1Иоан. 3:6); «Кто делает грех, тот от диавола, потому что сначала диавол согрешил. Для сего-то и явился Сын Божий, чтобы разрушить дела диавола» (1Иоан. 3:8); «Всякий, рожденный от Бога, не делает греха» (1Иоан. 3:9). Конечно же, для нас важно понимать эти стихи как в контексте главы, так и в контексте всего послания. Давайте сначала посмотрим на 1Ин. 3:4-9:

- 4 «Всякий, делающий грех, делает и беззаконие; и грех есть беззаконие.
- 5 И вы знаете, что Он явился для того, чтобы взять грехи наши, и что в Нем нет греха.
- 6 Всякий, пребывающий в Нем, не согрешает; всякий согрешающий не видел Его и не познал Его.
- 7 Дети! да не обольщает вас никто. Кто делает правду, тот праведен, подобно как Он праведен.
- 8 Кто делает грех, тот от диавола, потому что сначала диавол согрешил. Для сего-то и явился Сын Божий, чтобы разрушить дела диавола.
- 9 Всякий, рожденный от Бога, не делает греха, потому что семя Его пребывает в нем; и он не может грешить, потому что рожден от Бога».

Ключевое слово этого отрывка – «делает» (англ. practice - «практикует» прим. пер.). Ясно, что те, кто «делает» грех, другими словами – те, чья жизнь характеризуется как жизнь в грехе, - они же «делают и беззаконие». Такие люди не знают Бога. Христос пришел, чтобы удалить грех (Синод. «взять грехи», - прим. пер.) – 3:5, и те, кто принадлежит Ему, не будут делать греха, потому что они пребывают в Нем (продолжают ходить в послушании и общении с Ним). Не пребывающие в Нем не видели Его или не знают Его (3:6). Те, кто «делает правду» (творят праведность - прим. пер.), т.е. живут праведно, и сами являются праведными (3:7), а те, кто «делает» грех – от дьявола (3:8). Истинный верующий не будет делать грех, потому что он рожден от Бога и Божьего семени, и Божья природа (1Ин. 1:13; 2Пет. 1:4) пребывает в нем (3:9). Это четкий контраст, который показывает огромную разницу между верующими и неверующими; верующий характеризуется праведной жизнью, а неверующий характеризуется неправедной жизнью. Однако этот отрывок ничего не говорит о том, согрешает ли христианин или нет. Христианин продолжает грешить, он просто не должен «делать» (практиковать – прим. пер.) грех. И хотя указанный отрывок не акцентирует внимание на грехе верующих, другой же отрывок из данного послания говорит именно об этом.

В первой главе этого послания Иоанн ясно говорит, что христиане согрешают. Он подчеркивает два момента:

- 1. «<u>Если говорим, что не имеем греха,</u> обманываем самих себя, и истины нет в нас» (1Иоан. 1:8) настоящее время (*выделено автором*).
- 2. «<u>Если говорим, что мы не согрешили,</u> то представляем Его лживым, и слова Его нет в нас» (1Иоан. 1:10) перфектное время, действие в прошлом (выделено автором).

В стихе 8 Иоанн делает предостережение, когда говорит: «Если говорим, что не имеем греха, - обманываем самих себя, и истины нет в нас». Обратите внимание: он говорит о себе и своих читателях в настоящем времени (глагол «имеем»), а не в прошедшем. Таким образом, он говорит об их настоящем положении, утверждая, что они грешат. Как Иоанн показал в этом стихе, искренний верующий признает, что он – грешник, ибо кто говорит, что не имеет греха (или другими словами, не грешит), тот обманывает самого себя и не живет по истине, и не говорит истину. Грех ведет к обману!

Далее в ст.10 Иоанн продолжает: «Если говорим, что мы не согрешили, то представляем Его лживым, и слова Его нет в нас». Обратите также внимание, что Иоанн пишет о себе и своих читателях в прошедшем времени

(глагол «согрешили», завершенное время). Что же он пытается здесь сказать? В противоположность верующему, который исповедует свои грехи и, в результате, получает прощение и очищение (ст.9 «Если исповедуем грехи наши, то Он, будучи верен и праведен, простит нам грехи наши и очистит нас от всякой неправды»), верующий, отрицающий, что он согрешил (акцент на завершенном действии греха) представляет Бога лжецом. Иоанн говорит, что такой верующий не живет по истине и не говорит по истине Слова Божьего («истины нет в нас» - ст.8). Каким же образом верующий, отрицающий свой грех, представляет Бога лживым? Стих 5 ясно отвечает, что «Бог есть свет, и нет в Нем никакой тьмы». Бог, являясь светом, выявляет грех (Ин. 3:20). Следовательно, когда Бог указывает на наш грех, а мы отрицаем его как грех, то тем самым заявляем, что показанное Ним - неправда, и, таким образом, делаем из Него лжеца. Если же мы исповедуем грехи наши (ст.9), то «кровь Иисуса Христа, Сына Его очищает нас от всякого греха» (ст.7 – «очищает» употреблено в настоящем времени, это продолжающийся процесс). Бог, «будучи верен и праведен, простит нам грехи наши и очистит от всякой неправды» (ст.9). Итак, из 1Иоанна становится ясным, что христиане согрешают, и даже такой муж веры как апостол Иоанн не исключал себя из их числа.

Существует множество и других отрывков, ясно показывающих, что верующие ведут борьбу с грехом. В 1Кор. 3:1-3 Павел писал: «братья»,

- я не мог говорить с вами как с духовными;
- я вынужден был говорить с вами как с плотскими;
- я питал вас молоком, а не твердой пищей, ибо вы были еще не способны принять это (*«не в силах» прим. пер.*);
- вы все еще плотские:
- ибо, если среди вас есть зависть, то не плотские ли вы, и не поступаете ли вы, как и прочие люди («не по человеческому ли обычаю поступаете?» прим. пер.).

Здесь Павел обращается к верующим братьям, которых он описывает, как неверующих. Павел не единственный, кто делал подобные заявления. Автор послания к Евреям писал нечто очень похожее: «Ибо, [судя] по времени, вам надлежало быть учителями; но вас снова нужно учить первым началам слова Божия, и для вас нужно молоко, а не твердая пища. Всякий, питаемый молоком, несведущ в слове правды, потому что он младенец; твердая же пища свойственна совершенным, у которых чувства навыком приучены к различению добра и зла» (Евр. 5:12-14). Они тоже не были зрелыми и поэтому и вели себя, как младенцы, которым нужно было молоко. Они не были приучены «к слову праведности» - прим. пер.), и, поэтому, их чувства не были приучены «к различению добра и зла».

Еф. 4:18-19 – еще один отрывок, который проливает свет на эту проблему. Павел начинает с того, что описывает неверующих следующими словами:

18 «...будучи помрачены в разуме, отчуждены от жизни Божией, по причине их невежества и ожесточения сердца их.

19 Они, дойдя до бесчувствия, предались распутству так, что делают всякую нечистоту с ненасытимостью».

Особенно интересны слова, сказанные ефесским верующим в стихах 17, 20 и 21. В стихе 17 он говорит:

«Посему я говорю и заклинаю Господом, чтобы вы более не поступали, как поступают прочие народы, по суетности ума своего».

Эту «суетность ума» Павел описывает далее в стихах 18 и 19. Он указывает на тот образ жизни, к которому ефесяне больше не должны были возвращаться. Почему? Потому что, как сказал Павел в ст.20-21:

«Но вы не так познали Христа; потому что вы слышали о Нем и в Нем научились, - так как истина в Иисусе».

Верующие в Ефесской церкви продолжали жить так же, как и до принятия Христа — если они вообще Его приняли. По их поведению трудно было сказать, верующие ли они или нет. Интересно, что за этим обличением следует Еф. 4:11-16. Здесь Павел говорит о служении апостола, пророка, евангелиста и пастора-учителя, т.е. о приведении членов церкви к духовной зрелости. Когда это имеет место в церкви, то члены церкви будут жить, все более и более уподобляясь Христу, а не грешному миру.

Итак, мы уже убедительно показали, что незрелые верующие согрешают, потому что они не привыкли к праведности. А как насчет зрелых христиан? Продолжают ли они грешить? Или они неуязвимы для греха ввиду их зрелости? Некоторые так и учат, цитируя такие стихи как 1Кор. 2:16 («Ибо кто познал ум Господень, чтобы [мог] судить его? А мы имеем ум Христов») и Гал. 2:19-20 («Я сораспялся Христу, и уже не я живу, но живет во мне Христос. А что ныне живу во плоти, то живу верою в Сына Божия, возлюбившего меня и предавшего Себя за меня»).

Спору нет, верующие действительно имеют ум Христов и Христос живет в них. Но вопрос в другом: «Разве эти истины отменяют тот факт, что христиане имеют греховную природу и все еще грешат?» В действительности же это является причиной того, почему христиане не должны хотеть грешить или жить во грехе. Однако сами по себе эти истины не уничтожают тот факт, что верующие все еще имеют греховную природу, которая противится новой природе (Рим. 6:6,12; 13:14, Еф. 4:22-24; Кол. 3:5-10) и Святому Духу (Гал. 5:16, 24-26). Ни один из отрывков не говорит, что верующий могут или будут жить совершенной или почти совершенной жизнью лишь только потому, что у них есть ум Христов и что Христос живет в них. Оба стиха (1Кор. 2:16 и Гал. 2:20) просто констатируют факт, что, в результате нашей новой жизни во Христе, мы имеем возможность жить для Христа, что было невозможным до получения спасения. Тогда возникает вопрос: «Будучи зрелым христианином, могу ли я жить почти безгрешной жизнью?» Ранее мы увидели, что для незрелого христианина это невозможно, и что даже апостол Иоанн утверждал, что он согрешал. В качестве следующего аргумента мы выберем Рим. 7, где Павел говорит о своих личных немощах в жизни. Но прежде нам надо разобраться с контекстом этого отрывка, чтобы понять, о каком периоде своей жизни писал Павел. Дело в том, что некоторые считают, что в стихах 14-25 Павел говорит о

своей жизни до обращения ко Христу, а в других стихах говорит о себе после принятия Христа. Существует несколько ключевых моментов, которые помогают определить, о каком же периоде своей жизни говорит Павел. В нашем рассуждении мы рассмотрим три таких момента.

Чтобы установить контекст, Павел в первой части 7-й главы послания к Римлянам (ст.1-13) говорит о грехе и его отношении к Закону и негативных последствиях, которые сказывались в жизни человека. В данном контексте Павел говорит о своей жизни до Христа. Затем в 14 стихе он делает переход. В предыдущих стихах он уже ясно дал понять, что грех использовал Закон, чтобы злодейски обольстить и убить(ст.11). Теперь же Павел показывает, что грех действует через его плоть (ст.16-17, 20), побуждая совершать дела, которые он ненавидит (ст.15). Павел проводит одно существенное различие между Законом и самим собой: в чем Закон был духовным, в том самом Павел из-за своей плоти не был духовным (ст.14). Поэтому, где грех действовал и через Закон, и через Павла, он соглашался с Законом, говоря, что он добр (ст.16).

Первый ключевой фактор, помогающий определить, о каком периоде своей жизни говорил Павел – до или после обращения – мы находим в стихе 14. Здесь Павел записал: «Ибо мы знаем, что закон духовен, а я плотян, продан греху» (Рим. 7:14). Слово «плоть» указывает на то, что Павел в своей человеческой сущности был «плотским». Другими словами, Павел, как и все верующие, имел «ветхое я», которое было неправедным по своей природе (ср. Еф. 4:22; Кол. 3:9). Павел, имея такую греховную природу, просто констатировал факт, который описывает состояние всего человечества. Слово «продан» является важным, потому что в греческом это слово стоит в перфектном (завершенном) времени, а это значит, что продажа Павла в рабство греха была завершенным действием, которое произошло в прошлом. Это было одноразовое событие, последствия которого ощущались до самой смерти. Рим. 3:9 подтверждает это и говорит: «Итак, что же? имеем ли мы преимущество? Нисколько. Ибо мы уже доказали, что как Иудеи, так и Еллины, все под грехом». Выражение «под грехом» употребляется в таком же виде, как и в 7:14 (досл. «продан под грех» - прим. пер.). Таким образом, Павел просто утверждает, что все люди – греки (эллины) и Иудеи, к которым принадлежал и Павел - все были «под грехом». Это касается всех людей, потому что в момент нашего зачатия мы получили греховную природу и в это же самое время мы и были «проданы в рабство греха». Как таковое, это состояние не меняется с приходом человека ко Христу, - эта природа останется у него до смерти. Это становится понятнее, когда мы смотрим на ст.18: «Ибо знаю, что не живет во мне, то есть в плоти моей, доброе; потому что желание добра есть во мне, но чтобы сделать оное, того не нахожу». Когда Павел пишет, что доброе не живет в нем, он уточняет, что он имеет в виду – «то есть в плоти моей». Позже, в ст.21 он говорит: «Итак, я нахожу закон, что, когда хочу делать доброе, прилежит мне злое». Это то, с чем согласятся все верующие, если они честны сами с собой.

Следующим ключевым фактором в нашем отрывке является тот факт, что Павел пишет об этой дилемме, используя глаголы в настоящем времени («я делаю», «не делаю», «знаю», «хочу» и т.п.) – а не в прошедшем.

То, что переживал Павел, было реальностью настоящего времени, а не воспоминаниями о прошлом. Используя глаголы в настоящем времени, Павел тем самым давал понять, что то, о чем он писал, было присуще ему и во время написания. Таким образом, эти стихи говорят не о его жизни до принятия Христа, но о жизни после уверования, как Апостола.

Третий ключевой фактор в этом отрывке мы находим в заявлениях Павла о себе самом:

- «Если же делаю то, чего не хочу, то соглашаюсь с законом, что он добр, (ст.16);
- «желание добра есть во мне» (ст.18);
- «доброго, которого хочу» (ст.19);
- «если же делаю то, чего не хочу» (ст.20);
- «желание добра есть во мне» (ст.21).

Вопрос, который должен задать себе каждый: «Это ли описание неверующего?» Любой может заметить, что Павел всеми фибрами души хотел делать хорошее и правильное. Можно увидеть борьбу между его старой и новой природами. Павел хотел делать доброе, но ветхая часть его существа, которая постоянно борется с ним – это его плоть. Это особенно хорошо видно в следующих стихах:

- «Ибо не понимаю, что делаю: потому что не то делаю, что хочу, а что ненавижу, то делаю» (ст.15);
- «Ибо знаю, что не живет во мне, то есть в плоти моей, доброе; потому что желание добра есть во мне, но чтобы сделать оное, того не нахожу» (ст.18);
- «Доброго, которого хочу, не делаю, а злое, которого не хочу, делаю» (ст 19):
- «Итак я нахожу закон, что, когда хочу делать доброе, прилежит мне злое» (ст.21).

Неверующим могут не нравиться некоторые аспекты их же поведения, как например, пьянство. Все же, ненавидя алкогольную зависимость, они обычно не склонны называть эту борьбу «грехом», как это делал Павел. Пять раз в этом отрывке Павел упоминает о грехе как о важном вопросе (ст.14, 17, 20, 23, 25). Неверующие обычно говорят о «своих проблемах», «своих слабостях», «своей борьбе», «своих болячках» или о «своем бесе», но не о своем грехе. В этом-то и разница. Павел же боролся именно с грехом. Поэтому он, являясь зрелым христианином и апостолом, в Рим. 7:14-25 говорит о своей борьбе с грехом. Это та же проблема, с которой сталкиваются все верующие – как незрелые, так и зрелые. Собственно говоря, даже апостол Петр и Варнава впали в грех лицемерия, в чем Павел их прилюдно обличил (Гал. 2:11-14). Мы видим, что грех — проблема всех людей, даже верующих.

Обобщая, можно сказать, что именно у зрелых христиан, апостола Павла и Иоанна в их числе, которые могут понимать свое истинное положение и духовное состояние — у них «чувства навыком приучены к различению добра и зла» (Евр. 5:14). С другой стороны, те, кто «несведущи в слове правды, потому что они младенцы» (Евр. 5:13), и не могут судить о себе должным образом —

это незрелые верующие. Такие верующие могут думать, что не грешат или что уже достигли совершенства в праведности, тогда как в действительности это далеко от истины.

Я понимаю, что сейчас кто-то может спросить: «Зачем столько внимания уделять тому факту, что верующие грешат? Ты открываешь двери для самооправдания христиан в их греховных поступках». Но, должен сказать, моя цель не в этом. Мы должны помнить, что Писание недвусмысленно заявляет о том, что истинный верующий не будет жить в грехе, как в чем-то привычном. Об этом писал не только Иоанн, что мы и рассматривали раньше в 1Иоан. 3, но и Павел, который в Рим. 6:1-2 говорит следующее:

«Что же скажем? оставаться ли нам в грехе, чтобы умножилась благодать? Никак. Мы умерли для греха: как же нам жить в нем?»

Затем далее в стихах 12-15 он же пишет:

«Итак да не царствует грех в смертном вашем теле, чтобы вам повиноваться ему в похотях его; и не предавайте членов ваших греху в орудия неправды, но представьте себя Богу, как оживших из мертвых, и члены ваши Богу в орудия праведности. Грех не должен над вами господствовать, ибо вы не под законом, но под благодатью. Что же? станем ли грешить, потому что мы не под законом, а под благодатью? Никак!»

Петр ясно заявляет об этом в 1Пет. 2:16:

«...как свободные, не как употребляющие свободу для прикрытия зла, но как рабы Божии».

Вполне очевидно, что христиане не должны грешить. Однако это не меняет того факта, что христиане все-таки грешат, и что, и верующие, и неверующие имеют греховную природу. При этом верно то, что верующие возрождены (Иоан. 14:16-17; Рим. 8:9; 1Кор. 6:19; Тит. 3:5), у них новая природа (Еф. 4:24; Кол. 3:10), они облечены во Христа (Гал. 3:27; ср. Еф. 4:24) и в них живет Святой Дух (Ин. 14:16-17; Рим. 8:9; 1Кор. 6:19), который укрепляет их Своей силой (Еф. 3:16, 6:10; Кол. 1:11). Ввиду этого, искренние верующие не будут «делать» грех, но будут «творить» правду (т.е. праведность — прим. пер.). Именно это должно быть отличительной чертой их жизни, ибо, поступая так, они показывают свою любовь к Богу (Иоан. 14:21-24; 1Иоан. 5:3).

# Какими качествами должен обладать всякий, желающий изучать Слово Божье и мыслить по-библейски?

Ввиду того, что идеализм несовместим с библейским мышлением, мне представляется важным определить качества, которые характеризуют человека, мыслящего по-библейски. Поэтому, чтобы ответить на этот вопрос, я внимательно рассмотрел две группы характеристик: (1) качества эффективного ученика Слова Божьего, и (2) качества, которые нужны для правильного применения Слова Божьего. То, как человек изучает Писание, а также качества, необходимые для применения – все это и должно определять то,

насколько человек будет мыслить по-библейски. В результате я пришел к списку из четырех качеств, характеризующих библейское мышление:

- 1. Способность мыслить критически.
- 2. Смирение перед Богом и Его Словом.
- 3. Честность в своих суждениях о Писании.
- 4. Эффективное применение Писание в жизни.

Критически умеет мыслить тот человек, который, изучая Слово Божье, внимательно его исследует, оценивает и приходит к правильным выводам. Такой человек тщательно анализирует факты и информацию, находящуюся в его распоряжении. Он использует любые доступные источники, чтобы прийти к правильному пониманию того, что изучает.

Такой читатель изучает, сопоставляет факты, и размышляет. Этот принцип виден в 2Тим. 2:15, где написано: «Старайся представить себя Богу достойным, делателем неукоризненным, верно преподающим слово истины». Весьма очевидно, что всякий, кто приступает к Слову Божьему, должен быть прилежным (прилагающим все усилия), чтобы разбирать (правильно использовать) Слово Божье точно. Поэтому, когда он прилежно изучает, правильно понимает, точно использует и применяет Слово Божье – то такой человек получит одобрение от Бога и не постыдится, когда однажды предстанет перед судилищем Христовым. Итак, мыслить по-библейски, значит мыслить критично.

Далее, библейское мышление характеризуется смирением. Как говорили Петр и Иаков: «Бог гордым противится, а смиренным дает благодать» (Иак. 4:6; 1Пет. 5:5). Мы видим, как это качество соединяется со Словом Божьим в Иак. 1:21. Иаков написал: «Посему, отложив всякую нечистоту и остаток злобы, в кротости примите насаждаемое слово, могущее спасти ваши души». В кротости мы должны «принять» (получить, схватить и держать) слово Божье, которое насаждено в нас, когда мы его услышали. Это то слово, которое может спасти людей. Это могущественное, совершенное, авторитетное Слово Божье. Это то Слово, о котором Павел сказал: «Все Писание богодухновенно и полезно для научения, для обличения, для исправления, для наставления в праведности, да будет совершен Божий человек, ко всякому доброму делу приготовлен» (2Тим. 3:16,17). Таким образом, это «вдохновенное» Слово Бога; именно оно делает нас совершенными. Поэтому мы, как несовершенные люди, должны с кротостью принять целиком и полностью то, что Бог хочет сказать нам. Гордость будет тормозить этот процесс, мешая нам признать наши нужды и не давая нам возможности услышать Божье обличение. Поэтому каждый должен принять слова Иакова, сказанные в следующем стихе, где написано: «Будьте же исполнители слова, а не слышатели только, обманывающие самих себя» (Иак. 1:22). В кротости мы должны принять и исполнять наставления Слова Божьего, а не только размышлять над ними. Библейское мышление должно проявляться в кротком принятии Слова.

Далее, человек, желающий изучать Слово Божье, должен быть честным. Продолжая рассуждения, Иаков пишет в своем послании: «Ибо, кто слушает слово и не исполняет, тот подобен человеку, рассматривающему природные черты лица своего в зеркале: он посмотрел на себя, отошел и тотчас забыл, каков он. Но кто вникнет в закон совершенный, [закон] свободы, и пребудет в

нем, тот, будучи не слушателем забывчивым, но исполнителем дела, блажен будет в своем действии» (Иак. 1:23-25). Когда человек заглядывает в Слово Божье как в зеркало, он должен честно оценить увиденное, и далее действовать соотвественно. В этом и заключается мудрость — в применении имеющегося знания. Если верующий не честен перед собой, не желает откровенно размышлять над тем, что он увидел и делать то, что Бог сказал ему, - то он не только остановится в своем духовном росте, но даже будет деградировать духовно. Поэтому, всякий, желающий изучать Слово Божье, должен быть честным перед Богом, и не отвергать истину, которую не воспринимает и считает неуместной.

И, наконец, взглянув еще раз на записанное в Иак. 1:25, мы видим, что прилежный ученик Слова Божьего должен быть исполнителем Слова, делателем. Иаков сказал: «Но кто вникнет в закон совершенный, [закон] свободы, и пребудет в нем, тот, будучи не слушателем забывчивым, но исполнителем дела, блажен будет в своем действии». В этом стихе говорится, что, кто пребывает в Слове Божьем и живет по Слову, является «исполнителем дела». Другими словами, это такой человек, который занят эффективным применением (исполнением дела) Слова Божьего в своей жизни. Он видит и затем исполняет — в противоположность «забывчивому слушателю», который не пребывает в Слове Божьем или не исполняет его. Эффективное применение Слова должно быть конечным результатом всякого чтения, изучения, преподавания и / или проповеди Слова Божьего. Человек, ставящий перед собой такую цель, и есть прилежным учеником Слова Божьего, который угождает и почитает Бога в своей жизни.

Подведем итог. Прилежный ученик Слова Божьего, который мыслит побиблейски, а затем учит, и живет по-библейски, обладает следующими характеристиками:

- критический подход 2Тим. 2:15;
- кротость Иак. 1:21-22;
- честность Иак. 1:23-25;
- применение Иак. 1:25.

Отсутствие этих характерных качеств может привести верующих к различным небиблейским парадигмам, таким как, например, христианский идеализм. Это происходит по той причине, что верующий, не способный мыслить критически, склонен допускать разнообразные ошибки, а все оттого, что он не изучает Слова Божьего прилежно. Это и есть основной причиной христианского идеализма — неверное понимание Слова Божьего. И, хотя большинство сторонников христианского идеализма желают жить праведно перед Богом, они пытаются делать это небиблейским образом. Их неправильное понимание Писания приводит к попытке жить победоносной христианской жизнью по плоти, а не по благодати Божьей. Поскольку из-за нашей греховной природы жить совершенной жизнью невозможно, то христианский идеалист, ревнуя почитать Бога, устанавливает такие стандарты, которые можно достичь по плоти. Однако применение четырех характеристик, присущих прилежному ученику Слова Божьего, поможет избежать возможных ошибок христианского идеализма и им подобных. (Смотри главу «Методы изучения Библии».

Информация в этой главе поможет понимать Писания в их контексте, а ученику Слова Божьего – научиться мыслить более критично).

#### Христианский идеализм и законническое поведение в церкви

Библейский образ мышления поможет избавиться не только от христианского идеализма, но и от связанного с ним легализма (законничества), который явственно прослеживается в церквях, где он процветает. Я определяю легализм в этом контексте как взгляд, согласно которому послушание сводится к исполнению второстепенных и поверхностных стандартов, якобы угодных Богу. Это напрямую связано с христианским идеализмом, потому что один аспект этой системы верований заключается в установлении достижимых правил, исполнение которых создает впечатление благочестия. Законничества придерживаются также те верующие, которые используют Библию для придания авторитетности своему мнению по тем вопросам, о которых Библия ничего не говорит (ср. Рим. 10:2). Привязывая собственные взгляды к Библии, они якобы делают их авторитетными.

Размышляя над этим вопросом, я бы хотел начать со слов, сказанных Богу царем Давидом:

«...ибо жертвы Ты не желаешь, - я дал бы ее; к всесожжению не благоволишь. Жертва Богу - дух сокрушенный; сердца сокрушенного и смиренного Ты не презришь, Боже» (Пс. 50:18,19).

Подобная мысль была сказана царю Саулу в форме обличения:

«И отвечал Самуил: неужели всесожжения и жертвы столько же приятны Господу, как послушание гласу Господа? Послушание лучше жертвы и повиновение лучше тука овнов; ибо непокорность есть [такой же] грех, что волшебство, и противление [то же, что] идолопоклонство; за то, что ты отверг слово Господа, и Он отверг тебя, чтобы ты не был царем» (1Цар. 15:22,23).

И хотя Бог требовал от Израиля жертвоприношения животных, все же необходимым условием с их стороны было кроткое, смиренное и послушное сердце. Бог не угодны были, и Он не принимал жертвы, принесенные не от чистого сердца. Поэтому заблуждением будет полагать, что Богу угодно простое послушание своду правил, которое не исходит от чистого сердца. Так поступали фарисеи, на что Иисус сказал им:

«Горе вам, книжники и фарисеи, лицемеры, что даете десятину с мяты, аниса и тмина, и оставили важнейшее в законе: суд, милость и веру; сие надлежало делать, и того не оставлять. Вожди слепые, оцеживающие комара, а верблюда поглощающие! Горе вам, книжники и фарисеи, лицемеры, что очищаете внешность чаши и блюда, между тем как внутри они полны хищения и неправды. Фарисей слепой! очисти прежде внутренность чаши и блюда, чтобы чиста была и внешность их. Горе вам, книжники и фарисеи, лицемеры, что уподобляетесь окрашенным гробам, которые снаружи кажутся красивыми, а внутри полны костей мертвых и

всякой нечистоты; так и вы по наружности кажетесь людям праведными, а внутри исполнены лицемерия и беззакония» (Матф. 23:23-28).

Какой строгий укор неверующим фарисеям! Но разве верующие не склонны обращать внимание больше на внешность чаши, а не на ее внутренность? Не оставили ли мы «важнейшее в законе: суд, милость и веру» и не думаем ли больше о том, как лучше быть похожим на христианина внешне, тогда как сердце не ищет угождения Богу? Полагаю, что у некоторых христиан именно так все и происходит, и это потому, что гораздо проще жить по уставам человеческим, нежели ежедневно трудиться над взращиванием своей веры. Особенно это касается сторонников христианского идеализма, ибо жить по установленным правилам означает закрывать глаза на реальность своего греха и слепо пытаться представить себя хорошим христианином.

В параллельном отрывке у Марка Иисус еще строже обращается к книжникам и фарисеям:

«Потом спрашивают Его фарисеи и книжники: зачем ученики Твои не поступают по преданию старцев, но неумытыми руками едят хлеб? Он сказал им в ответ: хорошо пророчествовал о вас, лицемерах, Исаия, как написано: люди сии чтут Меня устами, сердце же их далеко отстоит от Меня, но тщетно чтут Меня, уча учениям, заповедям человеческим. Ибо вы, оставив заповедь Божию, держитесь предания человеческого, омовения кружек и чаш, и делаете многое другое, сему подобное. И сказал им: хорошо ли, [что] вы отменяете заповедь Божию, чтобы соблюсти свое предание? Ибо Моисей сказал: почитай отца своего и мать свою; и: злословящий отца или мать смертью да умрет. А вы говорите: кто скажет отцу или матери: корван, то есть дар [Богу] то, чем бы ты от меня пользовался, тому вы уже попускаете ничего не делать для отца своего или матери своей, устраняя слово Божие преданием вашим, которое вы установили; и делаете многое сему подобное. И, призвав весь народ, говорил им: слушайте Меня все и разумейте: ничто, входящее в человека извне, не может осквернить его; но что исходит из него, то оскверняет человека» (Мар. 7:5-15).

Здесь Иисус указывает на главное – на сердце, а не на внешность. Иудеи превозносили свои традиции выше Закона Божьего, тем самым устраняя авторитет Слова Божьего. Они чтили Бога только своими устами, хотя их сердца были далеко от Него. Однажды пастор церкви, в которой более 1000 членов, сказал мне: «Я решил больше не проповедовать на такие темы, как покрытие головы, украшения, одеяния и т.п. Наоборот, я считаю, что должен основное внимание в проповеди уделять изменению сердец людей, потому что, когда сердце меняется, то меняются и люди, и они будут поступать правильно». АМИНЬ! Он понял, что должен уделять внимание внутреннему состоянию человека, а не внешним факторам, заставляя людей сообразовываться с какими-то малозначительными правилами. Это можно сравнить с автомехаником, который, вместо ремонта двигателя решил покрасить машину в другой цвет, чтобы лучше ездила. Вот примерно так и поступают многие руководители церквей. С другой стороны, Иисус хотел, чтобы Его слушатели понимали, что Богу не угодны только внешние признаки и традиции, которые становятся важнее Слова Божьего. Ведь все деяния

человека, его внешнее поведение исходят из его сердца. Отсюда, если сердце право, то и внешнее будет на своем месте.

#### Почему же в славянских церквях существует христианский идеализм?

Я считаю, что причиной христианского идеализма в церквях славянского контекста, да и по всему миру, служит неправильное понимание благодати. Решительно все истинные верующие бывшего Советского Союза скажут, что спасены по благодати. Это правильное утверждение и, в основном, по моим наблюдениям, они в соответствии с ним и живут. При этом они же, однако, говорят (хотя, очень вероятно, не согласятся с такой моей формулировкой), что спасение следует поддерживать своими делами. Почему? Потому что, если верующий может потерять спасение, то значит, он должен жить по таким высоким стандартам, которые не допустили бы ничего подобного. Таким образом, спасение становится результатом его усилий и дел, а не благодати Божьей. Для некоторых эту часть, пожалуй, будет труднее всего принять, но я прошу с молитвой поразмышлять над следующим объяснением.

Откуда происходит такое неправильное понимание, и как оно проявляется? Я полагаю, что человек приходит к этому в результате логических умозаключений. Если он считает, что спасение можно потерять, то просто обязан убедить себя самого, что живет жизнью, достойной сохранения спасения. Как тут признать, что живешь несовершенной христианской жизнью, если из-за этих недостатков и несовершенств можно потерять спасение? Как такой человек может признать, что ссорится со своей женой, кричит на детей, что у него бывают нечестивые мысли, или что он не всегда честен в словах и делах?

Если, по его мнению, в результате всех своих несовершенств можно потерять спасение, как тогда честно признаться в своем истинном положении перед Христом? Ведь тогда придется вытащить свой грех на свет, посмотреть ему в глаза и приложить все усилия, чтобы одержать над ним победу. Куда легче обманывать себя, внушая, что жизнь моя почти совершенна, чем бороться за такую жизнь.

Теперь позвольте мне объяснить свои собственные убеждения о библейском учении по этому вопросу. Во-первых, если мы спасены благодатью, то спасение и сохраняется по благодати. Как сказано в Еф. 2:8-9: «Ибо благодатью вы спасены через веру, и сие не от вас, Божий дар: не от дел, чтобы никто не хвалился». Мы спасены по благодати Божьей через нашу веру. Это подарок, но ни в коем случае не плод наших трудов (в прошлом, настоящем или будущем), «чтобы никто не хвалился». Обратите внимание, что глагол «спасены» стоит в прошедшем времени совершенного вида. О чем это говорит? О том, что в определенный момент прошлого мы были «спасены» - избавлены от опасности, погибели и соответствующего наказания. Это законченное, завершенное действие и оно произошло в момент нашего уверования. Мы спасены раз и навсегда, «Ибо дары и призвание Божие непреложны» (Рим. 11:29; см. Рим. 1:6, 8:30; 2Тим. 1:9).

От чего мы спасены? Апостол Павел в Кол. 2:13 записал: «...и вас, которые были мертвы во грехах и в необрезании плоти вашей, оживил вместе с Ним, простив нам все грехи» (выделено автором). Иисус простил нам «все»

грехи – прошлые, настоящие и будущие. Апостол Иоанн в 1Иоан. 1:6-7 записал: «Если мы говорим, что имеем общение с Ним, а ходим во тьме, то мы лжем и не поступаем по истине; если же ходим во свете, подобно как Он во свете, то имеем общение друг с другом, и Кровь Иисуса Христа, Сына Его, очищает нас от всякого греха» (выделено мной). Иоанн также сказал: «Пишу вам, дети, потому что прощены вам грехи ради имени Его» (1Иоан. 2:12) предполагается «все грехи» прощены. Иоанн написал в 1-й главе Откровения: «Ему, возлюбившему нас и омывшему нас от грехов наших Кровию Своею и соделавшему нас царями и священниками Богу и Отцу Своему, слава и держава во веки веков, аминь» (ст.5б-6, выделено автором). Мы избавлены от грехов Его Кровью, а не своими делами. Обратите внимание, что слово «избавлены» (в русском переводе «омыты» - прим. пер.) в греческом языке выражено причастием действительного залога в аористе, что указывает на прошедшее время. Другими словами, Иисус завершил действие освобождения нас от всех наших грехов. Ввиду того, что это законченное действие, это означает, что все наши грехи прощены – прошлые, настоящие и будущие. Иоанн ясно говорит, когда это произошло: когда Иисус пролил Свою кровь на кресте (Кол. 1:20; 1Пет. 3:18).

Как же нам тогда понимать эти стихи в сравнении с такими отрывками как Мф. 6:14-15 и 1Иоан. 1:9? Матфей говорит: «Ибо если вы будете прощать людям согрешения их, то простит и вам Отец ваш Небесный, а если не будете прощать людям согрешения их, то и Отец ваш не простит вам согрешений ваших» (Мф. 6:14,15). Иоанн утверждает: «Если исповедуем грехи наши, то Он, будучи верен и праведен, простит нам грехи наши и очистит нас от всякой неправды» (1Иоан.1:9). Если наши грехи прощены, зачем тогда говорить, что мы должны исповедовать грехи наши и прощать других, чтобы и самому быть прощенным? Здесь рассматривается вопрос не спасения, а отношений. В момент спасения нам прощены все грехи, о чем ясно говорят вышеупомянутые отрывки. Однако, из-за наших ежедневных грехов, нам все еще нужно примиряться с Богом, а, возможно, и с людьми. Например, если я целенаправленно (намеренно, умышленно) оскорбил кого-то, то я согрешил. Этот грех был прощен, когда я принял Христа как своего Спасителя. При этом, все же, мой грех разрушил отношения между мной и человеком, которого я оскорбил, а также между Богом и мной (ср. Пс. 40:5; 50:6). Поэтому чтобы восстановить нарушенные отношения, мне нужно попросить прощения у обоих. Итак, несмотря на то, что все наши грехи были прощены еще на кресте, грех все еще оказывает на нас свое воздействие. Вот почему мы должны идти к тем, кого обидели и примириться с ними (ср. Мф. 5:23-24), вот почему мы должны исповедовать грехи наши (1Иоан. 1:9), и поэтому мы должны прощать неограниченное количество раз каждый день (Мф. 18:21-22; ср. Еф. 4:32). Отношения нужно восстанавливать. Поэтому «если возможно с вашей стороны, будьте в мире со всеми людьми» (Рим. 12:18).

Понимая, что все наши грехи прощены, мы знаем, что как мы получили спасение по благодати, то и сохранять его можем тоже только по благодати. Павел предельно ясно написал об этом в Гал. 3:3: «Так ли вы несмысленны, что, начав духом, теперь оканчиваете плотью?» Нет, конечно! Почему же мы тогда пытаемся жить в христианской жизни по плоти, а не по Духу? Мы должны «поступать по Духу», чтобы «не исполнять вожделений плоти» (Гал. 5:16).

Петр утверждает в 1Пет. 1:3-5: «Благословен Бог и Отец Господа нашего Иисуса Христа, по великой Своей милости возродивший нас воскресением Иисуса Христа из мертвых к упованию живому, к наследству нетленному, чистому, неувядаемому, хранящемуся на небесах для вас, силою Божиею через веру соблюдаемых ко спасению, готовому открыться в последнее время» (выделено автором). Обратите внимание на три пункта, выделенные Петром:

- 1. Христос единственный, Кто возродил нас по Своей великой милости. (Это было Его действие, а не наше. Он спас нас; не мы спасли сами себя, поэтому как же мы можем сохранять свое спасение? Никак не можем. Только Автор и Источник этого процесса может сделать это. См. Иоан. 1:13).
- 2. Наше наследие хранится для нас на небесах (там оно подписано нашим именем и ожидает нашего прибытия). Оно нетленное, чистое и неувядаемое. Оно сохранено (это причастие употреблено в перфектном времени); поэтому это завершенное действие. Это не так что, оно сейчас есть, а потом исчезнет из-за нашего греха. Оно всегда будет ожидать нас.
- 3. Мы «соблюдаемы» (хранимы) Божьей силой для нашего спасения. Наше спасение не может быть потеряно, потому что Бог защищает нас сейчас, в настоящем и всегда.

Павел писал Римлянам: «Ибо я уверен, что ни смерть, ни жизнь, ни Ангелы, ни Начала, ни Силы, ни настоящее, ни будущее, ни высота, ни глубина, ни другая какая тварь не может отлучить нас от любви Божией во Христе Иисусе, Господе нашем» (Рим. 8:38, 39). И верующие, которые что-то натворили, также не могут отлучить себя от любви Христа. Это просто невозможно!

Осознавая тот факт, что мы, верующие, грешим, мы не должны пытаться убедить себя или других в том, что живем почти безгрешной христианской жизнью. Мы просто можем признать себя грешниками, спасенными по благодати. Мы можем признаться в своем несовершенстве. Мы можем просто утверждать, что наша цель, как несовершенных людей в несовершенном мире, состоит в том, чтобы изо всех сил стараться угождать Богу и жить для Него во всем, что мы и делаем, даже если временами и терпим поражение. Мы никогда не должны использовать свои слабости и несовершенства для оправдания греха или безнравственной жизни. Апостол Павел ясно говорит: «Что же скажем? оставаться ли нам в грехе, чтобы умножилась благодать? Никак. Мы умерли для греха: как же нам жить в нем?» (Рим. 6:1,2). Далее в этой же главе он также говорит: «Что же? станем ли грешить, потому что мы не под законом, а под благодатью? Никак!» (Рим. 6:15). В Гал. 5:13 Павел сообщает: «К свободе призваны вы, братия, только бы свобода ваша не была поводом к [угождению] плоти, но любовью служите друг другу». А так называемый «верующий», который живет в грехе и превращает свою свободу в «повод к угождению плоти», должен поинтересоваться, подлинно ли он верующий вообще. Свобода не должна вести нас к падению, хотя такое и может иметь место. Она должна быть нашей спутницей, с которой мы оставили рабство греха и Закона, и свободно служим Христу.

#### Заключение

Мы живем в мире, где нас окружает несовершенство. Если мы честны как христиане, то признаем, что и сами мы несовершенны. Христианский идеализм якобы претендует на совершенство, но реальность демонстрирует обратное: она выявляет наше несовершенство. Даже Писание рисует картину несовершенства как незрелых христиан, так и зрелых. Знание этого должно освободить нас от ложного понимания, будто мы, как христиане, должны изображать совершенную жизнь перед другими. Ибо, если мы изображаем, что живем совершенной христианской жизнью, то живем обманом. В результате такого понимания нечестность и гордость будут мешать нам духовно расти, удерживая от обращения за помощью и молитвы, в которых мы так нуждаемся. Мы будем бояться, а вдруг люди подумают, что мы духовно слабы и несовершенны. Факт остается фактом – мы несовершенны. Жить совершенной жизнью по эту сторону небес невозможно, потому что мы все еще имеем греховную природу. Кроме того, заявления, что мы живем совершенной жизнью, не помогают нам строить отношения с неверующими. При болееменее близком знакомстве с нами они увидят разрыв между жизнью, о которой мы говорим, и жизнью, которой мы живем в действительности. Нужно быть честным по отношению к ним, признавать, что жить по-христиански нелегко, даже совсем наоборот, что мы чаще падаем, чем склонны признавать это. Говорить неверующим, что, приняв Христа, все твои проблемы исчезнут – это просто ложная реклама. Автомобили христиан продолжают ломаться, семьи переживают трудности, дети временами своевольны, счета христианам все еще нужно оплачивать, они могут потерять работу, они болеют и умирают. Чтобы увидеть, что жизнь христиан не легка, достаточно посмотреть на жизнь апостола Павла(2Кор. 11:23-28; Деян. 9-28). Кроме того, живущие для Господа подвергаются также духовным нападками сатаны, что привносит в жизнь дополнительные трудности (ср. Еф. 6:11-12; 1Пет. 5:8-9). Нам нужно быть осмотрительными и честными в том, как мы отображаем христианскую жизнь.

Ранее я сделал утверждение: «Решительно все истинные верующие бывшего Советского Союза скажут, что спасены по благодати. Это правильное утверждение и, в основном, по моим наблюдениям, они в соответствии с ним и живут». Несмотря на то, что христианский идеализм имеет место в славянских церквях, я все же свидетель того, как братья славяне живут по благодати чрез веру. И, несмотря на то, что некоторые допускают возможность потери спасения, я лично не встречал ни одного христианина с подобными убеждениями, который бы его, это спасение, потерял. Они всегда придерживаются факта, что Бог милостивый, любящий и принимает их как Своих детей. Поэтому я и сказал раньше, что хоть многие и верят в возможность потери спасения, в большинстве же случаев я наблюдаю обратное: они живут так, как будто потерять спасение невозможно. Они живут по благодати.



# ПРИЛОЖЕНИЕ:

## Вопросы, связанные с Вечерей Господней

Когда Иисус впервые произнес слова: «Примите, едите: сие есть Тело Мое» (Матф. 26:26) и «пейте из нее все, ибо сие есть Кровь Моя Нового Завета...» (ст. 27-28), – говорил ли Он Своим ученикам, что хлеб действительно стал Его телом, а вино – Его кровью? Нет, суть утверждения была не в этом. Судя по контексту, ученикам было известно, что преподнесенные Иисусом хлеб и вино были символами. Именно по этой причине Он повелевает им принимать хлеб и вино – использовать эти символы в «воспоминание» о Нем как памятное событие. Как сказал Павел, это памятное событие предназначено для церкви (ст. 18, 20; ср. Деян. 2:44, 46), его следовало соблюдать в воспоминание о Христе (ст. 24-25), как провозглашение Его смерти, доколе Он не придет (ст. 26). Следовательно, это важный момент в жизни церкви, к которому не следует относиться пренебрежительно.



Как часто церковь должна совершать воспоминание? Новый Завет не дает конкретных указаний относительно того, как часто церковь должна совершать Вечерю Господню. В одних церквах совершают причастие каждый раз, когда собираются, в других — еженедельно, в третьих — ежемесячно, а в некоторых — раз в квартал или даже в год. Есть церкви, где вообще не практикуют хлебопреломление. Поскольку Библия не предписывает конкретной модели, церковь решает самостоятельно, как часто и в каком порядке она будет совершать Вечерю Господню (ср. Деян. 2:46; 20:7; 1 Кор. 11:26).

Позволительно ли некрещенным принимать участие в Вечере Господней? Библия не дает конкретных указаний. Однако в Матф. 28:19-20 Иисус сказал Своим ученикам: «Итак, идите, научите все народы, крестя их во имя Отца и Сына и Святого Духа, уча их соблюдать все, что Я повелел вам...» В этом повелении Иисус говорит, что когда человек получает спасение, а затем крестится, его следует научить. Здесь можно сделать вывод, что как раз во время этого научения новый верующий получает наставления о Вечере Господней и ее значении. Если бы человек следовал этим словам Иисуса, крестя новообращенных сразу же после уверования, данный вопрос отпал бы сам собой. Он превращается в проблему только тогда, когда церковь крестит только раз в год. В подобном случае может произойти так, что новому верующему придется продолжительное время пребывать в ожидании, прежде чем его допустят к участию в Вечере. Автор считает, что крещение необходимо преподавать как можно скорее, чтобы люди могли присоединиться к своей церковной семье в воспоминании Вечери Господней. (См. статью о крещении).

Как следует поступать с хлебом и вином, которые остались после хлебопреломления? Ответ на этот вопрос зависит от понимания человеком хлебопреломления. Если, как учат некоторые, хлеб и вино после благословения действительно теперь содержат тело и кровь Христа, или же превращаются в тело и кровь Христа, тогда действительно к ним следует относиться очень осторожно. Но если верующие понимают, что хлеб и вино это только символы и ничего больше, то их действия будут другими. В определении этого вопроса следует осознавать, что Вечеря Господня – это памятное событие или воспоминание Христовой смерти. Слова, которые пастор или служители произносят во время молитвы над хлебом и вином, не изменяют хлеб и вино в нечто другое. Также не будет неразумным считать, что во время вечери любви, когда служение хлебопреломления закончилось, оставшиеся хлеб и вино можно употребить в пищу. Разве слова молитвы, произнесенные во время хлебопреломления, более святы или сильны, нежели произносимые во время совместной трапезы церкви? Нет. Единственное отличие – изменение контекста. И в том, и в другом случае употребляется пища: в одном контексте с целью воспоминания смерти Иисуса, а в другом для общения группы. Разве к пище, которая осталась после общения, следует относиться по-особенному, потому что над ней молились и ели в церкви? Нет. Ее следует забрать домой и доесть позже. В случае, если после хлебопреломления осталось вино, по очевидным причинам будет разумным вылить его (ср. Рим. 14:13-23).

Отрывок, который также необходимо обсудить в связи с Вечерей Господней, это Иоан. 6:26-71. Возникает вопрос: «Связан ли каким-либо образом этот отрывок с хлебопреломлением?» Ответ на этот вопрос: «Нет», потому что эти два отрывка никак между собой не связаны. В Иоан. 6 Иисус не говорил о Своей грядущей смерти, подобно тому как Он не говорил о поедании Своей плоти или питье Своей крови во время хлебопреломления. Причастие было учреждено в ту ночь, когда Иисус вкушал с учениками Свою последнюю Пасху; было это примерно год спустя после событий, описываемых в Иоан. 6. В контексте, когда Иисус накормил 5000 мужчин (ст. 10), они были изумлены (ст. 14) и захотели сделать Его царем (ст. 15). У них такое желание возникло не потому, что они вдруг поняли, что Он их Мессия (ст. 29-30); в лучшем случае они считали Его только пророком (ст. 14). Просто люди хотели, чтобы Он их кормил (ст. 26-27). Поэтому Иисус, зная их неверие (ст. 36, 41-42, 60-64) и скрытые мотивы, начал говорить к ним, используя образный язык (ст. 48-52). Он сделал это, чтобы заставить их задуматься и принять во внимание истину (ст. 48-58). Сделал Он это также для того, чтобы отделить неверующих (ст. 66) от верующих (ст. 67-69). Поэтому Иисус никогда не хотел, чтобы кто-либо стал людоедом и начал есть Его плоть и пить Его кровь. Он желал, чтобы народ знал, кем Он был и есть – Хлебом жизни (ст. 48), который пришел от Отца (ст. 32-33, 35, 57-58). Он также хотел, чтобы они знали, что всякий, кто примет Его целиком (всего Его), получит жизнь вечную (ст. 50-51, 54-58). В этом отрывке образным языком говорится о спасении через Христа всех, кто уверует в Него. А Вечеря Господня – это служение воспоминания, которое обращает наши взгляды на Его смерть на кресте для прощения грехов. Эти два отрывка, хотя и имеют отношение к вопросу спасения, относятся к разным его аспектам.



## Процесс миссионерского служения

## ЭЛЕМЕНТЫ МИССИОНЕРСКОГО ПРОЦЕССА

Из жизни Павла на основании книги Деяний

- І. Опыт спасения Деян. 9:1-9
  - А. Жизнь Павла до спасения ст. 1-2
  - Б. Опыт спасения Павла ст. 3-9
- II. Божий призыв Деян. 9:10-19a
  - А. Принятие Павлом посланника от Иисуса ст. 10-12
  - Б. Призвание Павла (подразумевается) ст. 13-19а
- III. Подготовка к служению Деян. 9:19б-30
  - А. Возрастание Павла в силе и познании ст. 19б-22
  - Б. Приобретение Павлом мудрости через испытания и обстоятельства жизни ст. 23-30
- IV. Опыт служения Деян. 11:19-30
  - А. Полезность Павла в служении ст. 19-26
  - Б. Надежность Павла в служении ст. 27-30
- V. Посланничество миссионера Деян. 13:1-3
  - А. Отделение Павла для миссионерской работы ст. 1-2
  - Б. Направление Павла на миссионерское служение ст. 3
- VI. Миссионерский труд Деян. 14:1-7
  - А. Переживание Павлом благословений ст. 1
  - Б. Переживание Павлом трудностей ст. 2-6
- VII. Отчет о выполненной работе Деян. 14:24-28
  - А. Возвращение Павла в родную церковь ст. 24-26
  - Б. Отчет Павла перед родной церковью ст. 27-28





## Побуждение членов церкви к благовестию

Мера желания или его отсутствие в деле благовестия погибшим является показателем того, насколько сердце верующего посвящено Богу (ср. Рим. 9:1-3). Если христианин видит нужду в достижении погибших и действует в соответствии с этой нуждой, то он действует в согласии с Божьим сердцем, которое хочет, чтобы никто не погиб, но все пришли к покаянию (ср. 2 Пет. 3:9; Иез. 18:32; 33:11). Это верно и в отношении церкви. Благовествующая церковь – это живая церковь, а церковь, не достигающая погибших, – мертвая церковь. Бог хочет, чтобы мы достигали погибших даже в самых отдаленных уголках земли (Матф. 28:18-20; Деян. 1:8). Поэтому верующие не должны стыдиться благовествования Христова (Рим. 1:16), но максимально использовать каждую возможность для достижения неверующих (Кол. 4:5-6).

Ниже приведены истины, которые необходимо знать каждому верующему, чтобы свидетельствовать о своей вере.



Царь Давид, раскаявшись в своем прелюбодеянии с Вирсавией, просил Бога сотворить в нем чистое сердце и обновить, или же починить, его дух, чтобы он мог быть стойким. Это подразумевает, что Давид обретет твердость в хождении с Богом и совершении Его дел. Далее Давид попросил Бога восстановить ту радость, которую он переживал в спасении, и даровать ему дух, который желал бы исполнять волю Божью (подразумевается). Результатом этого восстановления стали слова Давида: «Научу беззаконных путям Твоим, и нечестивые к Тебе обратятся». Следовательно, чтобы Бог мог использовать Давида, ему нужно было иметь правильные отношения с Ним. И для того, чтобы верующий мог быть использован Богом в приобретении погибших для Христа, ему также необходимо быть в правильных отношениях с Богом.

2. Задача (мы – посланники Христовы) – 2 Кор. 5:17-21

В момент спасения человек становится новым творением во Христе. Это преображение (Тит. 3:5) заставляет человека по-новому видеть, понимать и жить. Оно также дает ему новую природу (Ефес. 4:24; Кол. 3:10), «созданную по Богу, в праведности и святости истины» (Ефес. 4:24). Прежние пути больше не господствуют над новым верующим как прежде.

Эта измененная жизнь приходит от Бога, примирившего верующего с Христом. В результате этого преображения Бог дает каждому верующему служение примирения. В этом служении христианин уполномочен быть посланником Христовым. Его задача заключается в участии в процессе примирения грешников с Богом. Делает он это, принимая и провозглашая послание пославшего его Бога. Суть послания заключается в том, «что Бог во Христе примирил с Собою мир, не вменяя людям преступлений их», потому что «не знавшего греха Он сделал для нас жертвою за грех, чтобы мы в Нем сделались праведными пред Богом» (ст. 19, 21). Таков Божий план и Божье желание.

3. Послание (Христос умер за наши грехи и воскрес; веруйте) – 1 Кор. 15:1-4; Иоан. 1:12

Главная весть, которую верующий должен донести погибшему миру, — это весть, проповеданная Апостолом Павлом коринфянам: «Напоминаю вам, братия, Евангелие, которое я благовествовал вам, которое вы и приняли, в котором и утвердились, которым и спасаетесь, если преподанное удерживаете так, как я благовествовал вам, если только не тщетно уверовали. Ибо я первоначально преподал вам, что и сам принял, то есть, что Христос умер за грехи наши, по Писанию, и что Он погребен был, и что воскрес в третий день, по Писанию». Поэтому весть, которую должен нести верующий, заключается в том, что Христос умер за наши грехи, был погребен и воскрес три дня спустя. И когда человек верой принимает эту весть о Христе, он становится дитем Божьим.

4. Средство выполнения (служить другим) – 1 Кор. 9:19; 10:33

Главный способ, при помощи которого верующий должен достигать погибших, — служение им. В 1 Кор. 9:19 Апостол Павел сказал: «Ибо, будучи свободен от всех, я всем поработил себя, дабы больше приобрести». Хотя Павел и не был рабом — он был свободным римским гражданином — он сделал себя рабом для других, чтобы завоевать их для Христа. Он стал их слугой. И как он практиковал этот принцип? Он принимал во внимание их культуру (ст. 20-21), религиозные взгляды (ст. 20-21) и социально-экономический статус (ст. 22). Он стал таким, как они, во всем, в чем мог, оставаясь при этом под законом Христовым (ст. 21), чтобы приобрести их для Христа (ст. 23). Философией Павла было «так, как и я угождаю всем во всем, ища не своей пользы, но пользы многих, чтобы они спаслись» (1 Кор. 10:33).

Посредник (Святой Дух) – 1 Кор. 2:14; Иоан. 16:7-11

В 1 Кор. 2:14 говорится: «Душевный человек не принимает того, что от Духа Божия, потому что он почитает это безумием; и не может разуметь, потому что о сем надобно судить духовно». Без работы Бога в жизни неверующего последний не сможет понять того, что от Бога. Ему все это будет казаться глупостью, потому что оно может быть понято только теми, кто имеет духовное понимание. Поскольку неверующий не имеет подобного понимания, то он нуждается в работе Бога Духа Святого в его жизни, что и отражает сущность служения Духа в эпоху Церкви. Мы видим это в словах Иисуса, сказанных Им о Духе Святом: «Но Я истину говорю вам: лучше для

вас, чтобы Я пошел; ибо, если Я не пойду, Утешитель не придет к вам; а если пойду, то пошлю Его к вам, и Он, придя, обличит мир о грехе и о правде и о суде: о грехе, что не веруют в Меня; о правде, что Я иду к Отцу Моему, и уже не увидите Меня; о суде же, что князь мира сего осужден». В результате работы Духа Святого в его жизни человек становится способным понимать, что он грешник, что Иисус – праведный Спаситель и что однажды будет суд над нечестивыми. Поэтому верующий, свидетельствуя о Христе, должен понимать, что Святой Дух есть Тот, на Кого он должен полагаться в этом процессе, и что без Его деятельности или обличения неверующий не будет способен понять и отдать свою жизнь Христу. Благовестие – это партнерство между верующим и Святым Духом, и верующий должен подходить к каждой возможности благовествовать с осознанием того факта, что Дух Святой находится рядом с ним и помогает ему.

## 6. Необходимость (молитва) - Кол. 4:2-4

Апостол Павел велел колоссянам посвящать себя молитве, молясь за Павла и его спутников, чтобы Бог открыл им двери возможности говорить другим о Христе. Он также просил их молиться, чтобы они могли ясно знать, что нужно говорить людям в беседе с ними. Поэтому молитва является очень важным аспектом служения благовестия, если мы хотим иметь в этом успех. Она прокладывает путь для ведомых и направляемых Духом возможностей свидетельства о Христе.

## 7. Подход (с благодатью и чувством) – Кол. 4:5-6

Павел также говорит колоссянам об их подходе к благовестию. Другими словами, он говорит им, как они должны относиться к другим, рассказывая им о Христе. Павел говорил, что им следует с максимальной пользой и мудростью использовать эти встречи с людьми. Занимаясь этим, они должны быть добрыми в своих словах, как бы приправляя их солью, чтобы их ответ неверующим не был безвкусным, а возбуждал духовный аппетит. Это, конечно, не означает, что верующим следует изменять суть Евангелия, делая его более приемлемым для слушающего, чтобы он принял Христа как своего Спасителя. Однако представление евангельской вести должно быть вежливым, понятным и соответствовать конкретной ситуации. Это означает говорить истину в любви и с твердостью, если необходимо, но так, чтобы не оттолкнуть слушателя грубыми, непродуманными словами. Как заявил Павел, верующий должен знать, как ответить каждому человеку, кому он свидетельствует. Это означает, что верующий должен быть чутким к каждому, надлежащим образом приправляя все свои слова, чтобы они были уместными для этой личности, представляя слушающему то, что он может усвоить, и не больше.

## Стихи о спасении для запоминания:

Ниже приведены некоторые ключевые стихи, которые необходимо знать верующим для более эффективного свидетельства другим.

Иоанна 3:16Римлянам 10:9-10Иоанна 5:24Деяния 10:43Римлянам 3:23Деяния 16:31Римлянам 6:231 Петра 3:18Римлянам 5:8Евреям 9:27Ефесянам 2:8-9Иоанна 10:10Иоанна 1:12Бытие 1:27

1 Иоанна 5:11-13



## Христианская музыка

## І. Цель христианской музыки

- А. Воздать славу Богу 1 Кор. 10:31 «Итак, едите ли, пьете ли, или иное что делаете, все делайте в славу Божию».
- Б. Ради Иисуса Кол. 3:17«И всё, что вы делаете, словом или делом, всё делайте во имя Господа Иисуса Христа, благодаря через Него Бога и Отца».

### II. Позиция христианской музыки

- А. С радостью («Восклицайте Господу») Пс. 94:1 «Приидите, воспоем Господу, воскликнем твердыне спасения нашего»
- Б. От сердца («торжествуйте») Пс. 97:4 «Восклицайте Господу, вся земля; торжествуйте, веселитесь и пойте».
- В. Воспевая хвалу («пойте») Пс. 146:7 «Пойте поочередно славословие Господу; пойте Богу нашему на гуслях.»
- Г. Побуждая верующего к поклонению («и преклонялись и поклонялись») 2 Пар. 29:30 «И сказал царь Езекия и князья левитам, чтоб они славили Господа словами Давида и Асафа прозорливца, и они славили с радостью и преклонялись и поклонялись».
- Д. Сосредотачиваясь на достойном Фил. 4:8 «Наконец, братия мои, что только истинно, что честно, что справедливо, что чисто, что любезно, что достославно, что только добродетель и похвала, о том помышляйте».

## III. Типы христианской музыки

- А. Псалмы Кол. 3:16
- Б. Гимны (славословия) Кол. 3:16
- В. Духовные песни Кол. 3:16



## IV. Предостережение относительно мирской музыки

- А. Вынесите ее на суд света Ефес. 5:13 «Все же обнаруживаемое делается явным от света, ибо все, делающееся явным, свет есть».
- Б. Не позволяйте себе быть плененным ею Кол. 2:8 «Смотрите, братия, чтобы кто не увлек вас философиею и пустым обольщением, по преданию человеческому, по стихиям мира, а не по Христу».



## Церкви во времена гонений

«По сей причине я и страдаю так; но не стыжусь. Ибо я знаю, в Кого уверовал, и уверен, что Он силен сохранить залог мой на оный день» 2 Тим. 1:12

- I. Богословский взгляд на гонения
  - А. Нужно быть готовым к тому, что все, живущие благочестиво будут гонимы 2Тим.3:12; 1Пет.4:12-13
  - Б. Гонения являются результатом следования за Иисусом Мф.10:21-22; Ин.15:18-23; 1Ин.3:13
    - 1. Поскольку мир прежде возненавидел Иисуса, то ненавидит и верующих в Него Ин.15:18; Мф.10:21-22; 1Ин.3:13
    - 2. Поскольку мир любит свое, то ненавидит избранных Иисусом Ин.15:19
    - 3. Поскольку мир гнал Иисуса, то будет гнать и верующих в Него Ин.15:20
    - 4. Поскольку люди в мире не знают Бога, то они и делают все сие Ин.15:21-23
  - В. Верующие призваны страдать за то, что делают добро 1Пет.2:20-21
  - Г. Верующим дано (как привелегия прим. пер.) страдать за Христа Флп.1:29-30
  - Д. Это то, во что христиане должны входить с уверенностью 2Тим.1:7-9
    - 1. Потому что мы имеем не дух боязни 1:7
    - 2. Потому что мы имеем дух силы 1:7
    - 3. Потому что мы имеем дух любви 1:7
    - 4. Потому что мы имеем дух целомудрия 1:7
  - Е. В результате страданий верующий освобождается от похоти плоти, чтобы жить по воле Божьей. 1Пет.4:1-2
  - Ж. Это признак победы верующих во Христе Рим.8:37
  - 3. Это привилегия / блаженство (благословение) Мф.5:10-12; Лк.6:22-23; 1Пет. 4:12-14
    - 1. Потому что такой человек принадлежит Богу Мф.5:10-11; Лк.6:22; 1Пет.4:14
    - 2. Потому что велика его награда на небесах Мф.5:12; Лк.6:23
      - а. Поэтому нужно радоваться и веселиться Мф.5:12; Лк.6:23; 1Пет.4:13-14

- б. Поэтому нужно ликовать (досл. «скакать от радости» прим. пер.) Лк.6:23: 1Пет.4:13-14
- И. Гонения не могут отлучить верующего от Христа и Его любви Рим.8:35-39
- К. В этом заключается жизнь веры Евр.11:6, 24-40
- Л. Это должна быть жизнь дисциплины Мр.8:34-35; Рим.12:12
  - 1. Ежедневно брать свой крест Мр.8:34-35
  - 2. В скорби быть терпеливым Рим. 12:12
- М. Это способ свидетельства неверующим, когда они наблюдают за нами Мр.13:9
- Н. Гонения выявляют истинных и неистинных верующих Mp.4:14-17; Mp.8:34-38
  - 1. Неистинные верующие отпадут Мр.4:14-17
  - 2. Неистинные верующие постыдятся Иисуса Мр.8:35,38
  - 3. Истинные верующие будут готовы страдать и отдать свою жизнь Mp.8:34-37, 2Фес.1:5
- О. Гонения производят терпение и стойкость и это ясно показывает, что человек является истинно верующим и, таким образом, заслуживает Царство Божье 2Фес.1:4-5
- П. Это борьба против духов злобы, а не против людей Еф.6:12; 2Тим.2:26; 1Пет.5:8
- Р. Это праведная воля Божья 1Пет.4:19
- С. Результаты страданий зависят от Самого Бога: усовершить вас (сделать зрелым), утвердить вас (принять твердое решение о вас), укрепить вас и сделать вас непоколебимыми 1Пет.5:10
- Т. Их последствия в Божьих руках- 2Тим.3:10-11; ср. Евр.11:35-37
  - 1. Он может избавить вас от гонений 2Тим.3:10-11
  - 2. Но может и не избавить вас ср. Евр.11:35-37

Последователи Иисуса, живущие благочестиво могут ожидать гонений, что и произошло с их Спасителем. Мир ненавидел Иисуса и не знает Отца, поэтому мир будет ненавидеть и преследовать учеников Иисуса. Следовательно, это призвание верующих – страдать за добрые дела. И хоть гонения это результат связи со Христом, они также являются благодатью, дарованной тому, кто страдает за Христа, ибо он идет по следам своего Спасителя. Существует много последствий его страданий. Прямое следствие гонений в том, что Сам Бог усовершит его (сделает зрелыми), утвердит его (примет твердое решение относительно него), укрепит и соделает его непоколебимыми в его вере. Его преследования также помогут ему освободиться от похоти плоти, чтобы еще больше он мог жить по воле Божьей. Страдания для такого человека являются привилегией, он блажен и должен радоваться, веселиться и прыгать от радости, ибо его награда на небесах будет велика.

Гонения также являются признаком победы верующих во Христе. Поэтому такой человек может принимать страдания с уверенностью, зная, что он подготовлен Богом к этому и что Бог дал ему духа силы, любви и целомудрия, а не духа боязни. Это важно, потому что христианин постоянно находится в борьбе с бесовскими силами. Поэтому его жизнь должна быть жизнью веры и дисциплины, жизнь готовности ежедневно

брать свой крест и переносить страдания. Его жизнь будет свидетельством перед глазами неверующих. Гонения представляют также способ, посредством которого определяются истинные верующие и неистинные верующие, ибо истинные верующие будут готовы страдать и отдать свою жизнь за Христа. Также истинные верующие будут переносить страдания, и это ясно показывает, что они принадлежат Богу и, следовательно, достойны Царства Божьего. Напротив, неистинные верующие отпадут и постыдятся Христа.

Верующие, переносящие гонения могут знать, что их преследования согласуются с праведной волей Бога. Они также могут быть уверены, что то, что с ними происходит никогда не отлучит их от Христа и Его любви, потому что во Христе они безопасны. Они также могут знать, что чем бы гонения для христиан не закончились (жизнью или смертью), сами христиане, как и конец гонений находятся в праведных руках Бога.

#### II. Поведение в гонениях

- А. Постоянно помните, в Кого вы уверовали и не стыдитесь Его, потому что однажды Он приведет вас к Себе 2Тим.1:12; 4:18
- Б. Верующие должны быть готовы переносить страдания силой Божьей, страдая с другими за евангелие 2Тим. 1:7-8
  - 1. Потому что мы имеем не духа боязни 1:7
  - 2. Потому что мы имеем духа силы 1:7
  - 3. Потому что мы имеем духа любви 1:7
  - 4. Потому что мы имеем духа целомудрия (дисциплины) 1:7
- В. Тщательно готовьтесь страдать по плоти, чтобы уже больше не жить по похоти плоти, но по воле Божьей 1Пет.4:1-2
- Г. Верующие должны страдать так, как и Христос пострадал 1Пет.2:21-23
  - 1. Будучи злословим, Он не злословил взаимно 2:23
  - 2. Страдая, Oн не угрожал 2:23
  - 3. Ибо Он вверял Себя Своему Отцу, который судит праведно 2:23
- Д. Многими скорбями верующим надлежит войти в Царство Божье Деян.14:21-22
- Е. Гонения это признак победы верующих во Христе, а не признак отлучения от любви Христовой Рим.8:35-39
- Ж. Всегда помните, что вы находитесь среди волков (Мтф. 10:16а)
- 3. Будьте рассудительны и невинны в своем поведении (Мтф. 10:16b-c)
- И. Остерегайтесь людей (Мтф. 10:17)
- К. Вас могут повести к органам власти (Мтф. 10:18)
- Л. Не заботьтесь о том, как вести себя перед властями (Мтф. 10:19-20)
- М. Вы ненавидимы врагами Иисуса (Мтф. 10:21-22)
- Н. Когда столкнетесь с гонениями бегите, если представится такая возможность (Мтф. 10:23)
- О. Ожидайте гонений (Мтф. 10:24-25)
- П. Не бойтесь, когда столкнетесь лицом к лицу с гонениями (Мтф. 10:26-31)
- Р. Пусть не тревожат вас гонения, т.к. ваша уверенность является признаком погибели ваших врагов Флп.1:28; 1Пет. 4:12
- С. При всяком дерзновении Христос должен возвеличиться в вашем теле жизнью ли то, или смертью Флп.1:20
- Т. Гонения могут заканчиваться радостью Духа Святого 1Фес.1:6
- У. Радуйтесь, ликуйте (прыгайте от радости), вы блаженны, ибо велика ваша награда Лк.6:22-23, 1Пет. 4:13-14

- Ф. В гонениях выходите за рамки обычного, делайте больше того, что ожидается Мф.5:39-48; Лк.6:27-36
  - 1. Не противься злому (человеку) Мф.5:39
  - 2. Подставь другую щеку Мф.5:39; Лк.6:29
  - 3. Если попросят, отдай не только рубашку, но и куртку (верхнюю одежду) Мф.5:40; Лк.6:29
  - 4. Иди еще одно поприще Мф.5:41
  - 5. Отдавайте и давайте в долг тем, кто просит, ничего не ожидая получить обратно Мф.5:42; Лк.6:30,35
  - 6. Не требуй возврата от того, кто взял твое Лк.6:30
  - 7. Любите врагов ваших Мф.5:43-48; Лк.6:27,35
  - 8. Молитесь за гонящих вас Мф.5:43-48; Лк.6:28
  - 9. Благотворите ненавидящим вас Лк.6:27,35
  - 10. Благословляйте проклинающих вас Лк.6:28
  - 11. Поступайте с ними так, как бы вы хотели, чтобы они поступали с вами Лк.6:31; Мф.7:12; Гал.5:14
  - 12. Будьте как Отец ваш Небесный, и будет вам награда великая Лк.6:35-36
- Х. Относитесь к гонителям вашим милосердно Рим.12:14-21
  - 1. Благословляйте их, а не проклинайте 12:14
  - 2. Не воздавайте злом за зло; пекитесь о добром пред всеми людьми 12:17
  - 3. Будьте в мире со всеми 12:18
  - 4. Никогда не мстите им: это Божье дело 12:19
  - 5. Если они голодны или жаждут, накорми их и напои их; это может привести их к покаянию 12:20
  - 6. Не будь побежден злом, но побеждай зло добром 12:21
- Ц. Не воздавайте злом за зло, ищите добра всем людям 1Фес.5:15
- Ч. Любящим Бога Он все устраивает ко благу Рим.8:28
- Ш. Гонения не должны вызывать страх или вести к оставлению служения Дн.4:1-3,18-20,31; 5:27-42; 1Пет.3:14; Отк.2:10
  - 1. Нужно слушать Бога более, нежели человека Дн.4:18-20; 5:29
  - 2. Дерзновение в служении является результатом исполнения Святым Духом – Дн.4:31
  - 3. Гонения могут быть результатом послушания Богу Дн.5:40
  - 4. Нужно радоваться в страданиях, почитая себя достойным страданий Дн.5:41
  - 5. Даже, когда существует опасность гонений, нужно продолжать служение Дн.4:18-20; 5:29,42
  - 6. Не следует страшиться гонений 1Пет.3:14; ср. Отк.2:10
- Щ. Если кто-то отречется от Христа, Христос отречется от него 2Тим.2:12
- Ы. Не стыдись, но напротив прославляй Бога 1Пет.4:16
- Э. Будьте терпеливы и стойки в вере 2Фес.1:3-4
- Ю. Бог будет судить тех, кто причиняет вам страдания 2Фес.1:6-10
- Я. Противостаньте твердой верой дьяволу, который желает поглотить вас 1Пет.5:8-9
- АА.В некоторых случаях нужно избегать гонений Дн.9:29-30; 11:19; 17:4-10, 13-14

Сталкиваясь с гонениями, верующие должны всегда помнить о том, что Иисус послал их среди волков. Так или иначе, они будут ненавидимы Его врагами, и им следует ожидать гонений. В результате, их могут повести к органам власти, однако, им не надо бояться или переживать о том, что говорить. И хотя, воспользовавшись первой удобной возможностью, христиане могут бежать, остерегаясь людей, все равно, им следует быть готовыми претерпеть гонения, не в духе страха, но в духе силы, любви и целомудрия (дисциплины). В такие тяжелые времена им следует быть осмотрительными, рассудительными и невинными в своем поведении, готовыми пострадать плотью, потому что результатом этой подготовки будет желание жить не по похотям плоти, а по воле Божьей. Они должны переносить страдания так же, как и Христос пострадал: будучи злословим, Он не злословил взаимно, страдая – не угрожал, ибо постоянно предавал Себя Отцу, Который праведно судит. Потому что посредством гонений, многие верующие периода великой скорби должны войти в Царство Божье. Несмотря на это, верующим не нужно переживать из-за гонений, потому что в действительности их уверенность является признаком погибели их гонителей. Это также является знаком победы верующих во Христе, а не знаком отлучения от любви Христа. Посему пусть Христос будет превознесен со всяким дерзновением в вашем теле жизнью ли то, или смертью. Это должно вызвать у вас радость, которая исходит от Святого Духа. Поэтому радуйтесь и веселитесь, потому что вы блаженны, ибо велика ваша награда на небесах. Знай, в Кого ты уверовал и будь уверен, что Иисус способен сохранить твое спасение, которое ты доверил Ему до того дня, когда Он безопасно доставит тебя в Свое Небесное Царство - и таким образом, ты сможешь переносить страдания за Христа и не стыдиться.

В гонениях поведение верующего должно выходить за рамки гуманной логики или обычного и естественного для человека. Иисус учил не противиться злому человеку, подставить другую щеку, идти еще одно поприще. Вы должны давать им, не требуя ничего обратно. При всем этом вы должны любить их, молиться за них, благословлять их, делать добро гонителям, относясь к ним так, как бы вы хотели, чтобы они относились к вам. Не следует мстить или воздавать злом за зло, напротив: накормите их, если они голодны, дайте воды, если жаждут. Такое поведение отражает характер Бога и за это ваша награда будет велика, потому что любящим Бога все содействует ко благу.

Гонения не являются поводом оставить служение. Наоборот, оставление служения показывает, что человек имеет страх, а верующие не должны бояться гонений. Если кто-то отречется от Христа, Христос также отречется от него, поэтому мы никогда не должны стыдиться Христа, но прославлять Бога. Посему терпите и будьте стойки в вере, противостаньте дьяволу, который желает поглотить вас. Будьте уверены, что однажды Господь воздаст тем, кто причиняет вам страдания. Кроме того, помните, если Бог так устраивает, то могут быть времена (как в жизни Апостола Павла), когда вы можете избежать преследований. Бог будет руководить в каждой ситуации по-Своему.

## III. Куда обращать взоры во время гонений

#### А. На Отца

- 1. Доверьте свои души верному Создателю 2Кор.1:9-10, 1Пет.4:19
- 2. Надежда и сила приходят от Него 2Тим.4:16-18
- 3. Сила (могущество) приходит от Него 2Кор.4:7,8-12; Еф.6:10
- 4. Божьей благодати, которая совершается в немощи, достаточно 2Кор.12:9-10
- 5. Жизненно важно ежедневно облечься во всеоружие Божье Еф.6:11-17
- 6. Прославляя Его 1Пет.4:16
- 7. На вечном (жизнь с Богом и все, что это включает) Евр.10:34,36

### Б. На Христа

- 1. Однажды мы будем жить и царствовать с Ним 2Тим.2:8-13,26; 4:18
- 2. На Его второе пришествие Евр.10:37, 1Пет.4:13-14
  - а. Когда Он придет за верующими во время восхищения Церкви Eвр.10:37
  - б. Когда Он явится второй раз 1Пет.4:13-14
- 3. На Его страдания за верующих Евр.12:3, 1Пет.2:18-24
- 4. Святить Его как Господа в наших сердцах 1Пет.3:14-15
- 5. О том, как быть верными Иисусу (Мтф. 10:32-33)
- 6. О том, как любить Иисуса больше всего остального (Мтф. 10:34-39)

### В. На Слово Божье – 2Тим.3:10-17

- 1. Пребывайте в том, чему вы научились и что приняли 4:14-15
- 2. Помните, что оно богодухновенно и полезно в вашей жизни и для вашего служения 3:6-17

#### Г. На молитву

- 1. Молитесь о дерзновении ср. Дн.4:31
- 2. Молитесь за врагов Мф.5:43-48; Лк.6:27-28
  - а. Тогда вы будете, как Отец ваш Небесный, который любит и благословляет праведного и неправедного Мф.5:45
  - б. Тогда вы будете совершенными (зрелыми и святыми), как Отец ваш Небесный Мф.5:48
- 3. Молитесь о прощении ваших врагов ср. Лк.23:34; Дн.7:60
- 4. Пусть другие молятся о вашем избавлении 2Кор.1:11; Флп.1:19; ср. Дн.12:5
- 5. Если кто страдает пусть молится, кто весел пусть поет псалмы Иак.5:13
- 6. «Всегда радуйтесь, непрестанно молитесь, за все благодарите, ибо такова о вас воля Божия во Христе Иисусе» 1Фес.5:16-18
- Д. На стойкость и верность 2Фес.1:3-4; Евр.10:36-39; 11:6,24-27,35-40; 1Пет.5:9
- Е. На претерпение всего ради спасения других 2Тим.2:8-10
- Ж. На утешение других в их скорбях, исходя из утешения, которым утешает вас Бог 2Кор.1:3-5
- 3. На ваших братьев в мире, которые переносят такие же страдания, поэтому противостаньте дьяволу и стойте в вашей вере 1Пет.5:9
- И. На том факте, что те, кто злословят ваше доброе житие во Христе, будут посрамлены 1Пет.3:16, 2Фес.1:6-10
- К. На награде, которая ожидает вас Лк.6:22-23,35; 2Тим.2:11-12; Евр.10:34,36; Отк.2:10

Находясь среди гонений, верующие могут обращать свои взоры на разные моменты, которые могут быть полезными или нет (как страх и беспокойство). Являясь верующими, наше все внимание должно быть направлено на Отца, Сына, на Слово Божье и на молитву. Нам нужно предать (вручить) себя Отцу, Который является источником надежды и силы. От Него мы получаем силу и благодать во время немощи. Именно Он обеспечивает нас полным снаряжением (всеоружием), чтоб защищаться от лукавого, с которым мы ведем битву. Во время гонений мы должны думать о прославлении Бога и о вечности, которую мы будем проводить вместе с Ним.

В это время мы должны взирать на Христа. Нам нужно помнить, что однажды мы будем жить и царствовать с Ним, что Он придет за Своим Телом, Церковью. После этого Он вернется во время Своего второго пришествия. Христос, пострадавший за нас, одержал победу. Поэтому, когда мы размышляем о Его страданиях, мы должны святить Христа как Господа в наших сердцах.

Слово Божье является жизненно важным для верующего, и приносит особую помощь во время скорби. Поэтому мы должны помнить, что Библия – Богом вдохновенное Слово, которое полезно, и которому верующий должен следовать и быть послушным. Молитва также играет важную роль, потому что верующий должен молиться о мужестве и помощи во время преследований. Также важно, чтобы другие молились о нем и о его избавлении или освобождении. Верующий должен молиться за своих врагов, всегда радуясь и за все благодаря, ибо такова есть воля Божья.

Страдающий верующий должен обращать внимание на стойкость и верность в гонении. Он также должен думать о спасении других, таким образом, перенося страдания ради них. Он должен думать об утешении, которым может утешать других в их переживаниях, исходя из того утешения, которое он получает в своих скорбях. Помня также о его братьях христианах в мире, которые испытывают те же страдания, он может думать тех испытаниях, которые они переносят, и это укрепит его самого в противостоянии дьяволу и поможет твердо стоять в вере. Такой христианин может получать утешение от осознания того факта, что его обидчики однажды сами будут страдать и будут посрамлены. И, наконец, он может думать о награде, которая ожидает его.

#### IV. Ободрение в гонениях

- А. «Блаженны плачущие, ибо они утешатся» Мф.5:4
- Б. Вы блаженны в ваших страданиях за Христа 1Пет.4:12-14
- В. В мире будете иметь скорбь, но Христос победил мир Ин.16:33
- Г. Ваше кратковременное легкое страдание производит в безмерном преизбытке вечную славу 2Кор.4:16-18; Рим.8:18
- Д. Бог есть Бог милосердия и всякого утешения 2Кор.1:3-5
  - 1. Бог утешает вас в страданиях ваших, чтобы и вы могли утешать других в их страданиях 2Кор.1:4
  - 2. По мере, как умножаются ваши страдания во Христе, умножается Христом и утешение ваше — 2Кор.1:5

- Е. Помните, что Господь весьма милосерд и сострадателен, поэтому переносите страдания, как Иов и пророки, и будете блаженны – Иак.5:10-11
- Ж. «Бог определил вас не на гнев, но к получению спасения», посему «увещевайте друг друга и назидайте один другого (созидайте друг на друге) – 1Фес.5:9-11
- 3. Вам дано (как привелегия прим. пер.) ради Христа страдать за Него Флп.1:29
- И. «По кратковременном страдании вашем Бог всякой благодати, который призвал вас в вечную славу во Христе, да совершит вас (сделать зрелым), да утвердит (принять твердое решение о вас), да укрепит, да соделает непоколебимыми» 1Пет.5:10
- К. «Долготерпите и вы, укрепите сердца ваши, потому что пришествие Господне приближается» Иак.5:8
- Л. Те, кто порицает ваше доброе житие во Христе однажды будут посрамлены и осуждены 1Пет.3:16, 2Фес.1:6-10
- М. Бог суверенный и вы находитесь в Его руках, а не в руках сатаны
  - 1. Он суверенный и всем управляет 1Пар.29:11-13
  - 2. Он все совершает по воле Своей, и никто не может помешать Eму Дан.4:35
  - 3. Его совет и все, что Ему угодно, состоится Ис.46:9-10
  - 4. Он всем управляет с небес Ис.66:1-2
  - 5. Он наше упование, поэтому можно спать спокойно, не боясь пагубы от нечестивых, когда она придет Пр.3:24-26

### Н. Бог вездесущий

- 1. Он недалеко от нас Дн.17:27
- 2. Он всегда с нами, где бы мы ни были Пс.138: 7-12
- 3. Он с нами даже в долине смертной тени Пс.22:4
- 4. Он слышит вопль страждущего Пс.21:25
- 5. Он обозревает Своих, чтобы поддерживать их 2Пар.16:9
- 6. Он наше прибежище, поэтому нам не надо бояться Пс.45:2-3
- 7. Он с нами, идет впереди нас, нам нечего бояться И.Нав.1:9, Ис.41:10, Вт.31:8

#### О. Бог всезнающий

- Он знает Своих 2Тим.2:19
- 2. Он знает наши желания и воздыхания Пс.37:10
- 3. Он знает наши скорби Исх.3:7-8
- 4. Он знает наше праведное хождение 4Цар.20:3, Пс.1:6
- 5. Он знает будущее прежде, чем оно произойдет Ис.42:9
- 6. Он знает, когда воробей падает Лк.12:6
- 7. Он знает каждую нашу нужду Мф.6:25-34
- 8. Он все знает о нас Пс.138:1-4
  - а. Он испытал нас и знает нас 138:1
  - б. Он знает каждое наше действие 138:2
  - в. Он понимает каждую нашу мысль 138:2
  - г. Он до деталей знает наши повседневные дела: спим ли мы или бодрствуем 138:4
  - д. Он знает наши невысказанные слова 138:4

#### П. Бог всемогущий

- 1. Он Бог Всемогущий Быт.17:1
- 2. Его величие неисследимо Пс.144:3
- 3. Oн Бог невозможного Лк.1:37, Mф.19:26

- 4. Он может сотворить все (доброе) Иов.42:2
- 5. Для Него нет ничего слишком трудного Быт.18:14, Иер.32:17, 27
- 6. Он Бог сил Пс.61:12
- 7. Он один Бог чудес Пс.135:4
- 8. Он исполнит Свою волю и то, что Ему угодно Ис.46:10
- 9. Он совершает все по изволению воли Своей Еф.1:11
- 10. Он исполняет Свои планы Ис.14:24
- 11. Он творит все, что Ему угодно Пс.134:6
- 12. Ему нет подобного Иер.10:6-7
- 13. Его замыслы невозможно разрушить Дн.5:39
- 14. Он силен исполнить обещанное Рим. 4:21
- 15. Он может сделать больше, чем мы просим Еф.3:20
- 16. Он оберегает и сохраняет нас ко спасению 1Пет.1:5, Ин.10:29

Надежда и ободрение важны во время гонений. Как автор послания к Евреям сказал «наставляйте друг друга каждый день, доколе можно говорить "ныне", чтобы кто из вас не ожесточился, обольстившись грехом» (Евр.3:13). Поэтому важно помнить, что «блаженны плачущие, ибо они утешатся» (Мф.5:4). Или помнить, что блаженны страдающие за Христа, и, несмотря на то, что много скорбей в мире, Христос победил мир.

И хоть гонения, с которыми сталкивается христианин обычно и не кажутся кратковременными, но по сравнению с тем, что ожидает верующего, который их переносит, эти страдания ничего не значат. Бог есть Бог милосердия и всякого утешения, поэтому, когда ваша скорбь умножается во Христе, то умножается и Божье утешение. Поскольку Бог милостив и полон сострадания, то, когда вы переносите страдания, как Иов и пророки, то вы блаженны. «Потому что Бог определил вас не на гнев, но к получению спасения» (1Фес.5:9), таким образом, это может ободрять вас и вы «ободряйте друг друга и назидайте один другого» этими истинами (1Фес.5:11). Ибо Христом нам дано (досл. «предоставлена привилегированная услуга» - прим. пер.) страдать за Него, и после кратковременного страдания, Бог всякой благодати, Который призвал вас в Свою вечную славу во Христе, усовершит вас, утвердит, укрепит и соделает непоколебимыми. Посему «и вы будьте терпеливы, укрепите сердца ваши, ибо пришествие Господне приближается» (Иак.5:8).

Еще один аспект ободрения заключается в том, чтобы знать, Кто наш Бог. Знание того, что Бог суверенный, вездесущий, всезнающий и всемогущий может принести нам величайший мир и надежду. Ибо мы служим Богу, который управляет всем, который все совершает по изволению воли Своей и никто не может помешать Ему. Его замыслы и воля исполнятся, потому что Он управляет всем с небес. В Боге наше упование, посему можно спать спокойно и не бояться нападок от нечестивых, когда они придут. Утешает также то, что наш Небесный Отец не далеко от каждого из нас, всегда рядом с нами, где бы мы ни находились, даже в долине смертной тени. Когда мы помним, что Он слышит вопли угнетенных, что Он наблюдает за Своими, чтобы поддерживать их – это приносит надежду, потому что Он – наше

прибежище. Он всегда с нами, идет впереди нас, поэтому нам нечего бояться.

Ободрение приходит, когда мы снова осознаем, что Бог знает, когда падает малая птица, знает нашу каждую нужду. Он все знает о нас, ибо Он испытал нас и знает всякое наше действие, нашу каждую мысль, знает все подробности нашего ежедневного хождения. Мы служим всемогущему Богу, для Которого нет ничего невозможного. Для Него нет ничего слишком трудного, ибо Он – Бог сил и чудес. Ему нет подобного. Его замыслы невозможно отменить, ибо Он все совершает по воле Своей. Он даже хранит нас и соблюдает ко дню спасения, и приведет на суд тех, кто оскорбляет нас и причиняет нам страдания. Как велик и страшен Бог, которому мы служим!

#### V. Последствия гонений

- А. Способствуют распространению евангелия Флп.1:12-13
- Б. Верующие возрастают в доверии Господу благодаря вашему положительному примеру Флп.1:14
- В. Верующие получают больше смелости говорить Слово безбоязненно благодаря вашему положительному примеру Флп.1:14
- Г. Зная, что Сам Бог усовершит вас, утвердит вас, укрепит вас и соделает вас непоколебимыми в вере 1Пет.5:10
- Д. Великая награда ожидает тех, кто переносит гонения Лк.6:22-23, 35, 2Тим.2:11-12, Евр.10:34,36
- Е. Знание того, что тот, кто верен до смерти, получит венец жизни Отк 2·10
- Ж. Знание того, что те, кто злословят ваше доброе житие, будут посрамлены 1Пет.3:16

#### ИТОГ:

В гонениях есть и положительные последствия. Кто-то таким образом способствует распространению благовестия. Гонения не препятствуют распространению евангелия, но укрепляют и благоприятствуют этому. Если в странах хотят помешать распространению евангелия им просто надо дать свободу и процветание верующим. Положительная сторона гонений еще и в том, что они способствуют росту доверия Господу, когда одни верующие смотрят, как другие верующие переносят страдания за их веру, и это, таким образом, придает больше мужества для проповеди Слова Божьего без страха. Бог также обещает тем, кто страдает, что Он усовершит их, утвердит их, укрепит их в их вере, так что они будут более похожи на Христа в своем характере.

Еще один положительный результат гонений в том, что велика награда тем, кто переносит их, тем, кто верен до смерти, чтобы получить венец жизни. С другой стороны, те, кто злословят ваше доброе житие во Христе, будут посрамлены.

### VI. Уроки о гонениях из книги Деяний

- А. Петр и Иоанн арестованы Дн.4:1-37
  - 1. Петр, исполнившись Святого Духа, отвечал иудейским лидерам 4:8
  - 2. Петр провозглашал им Христа (со смелостью) 4:10-13

- 3. Иудеи предупредили, чтоб они больше не говорили об имени Иисуса 4:17-18
- 4. Петр и Иоанн сказали, что они не могут не говорить об Иисусе 4:19-20
- 5. Иудеи снова пригрозили им, чтоб не проповедовали во имя Иисуса и затем отпустили их 4:21
- 6. Петр и Иоанн доложили об этом своим товарищам, за что они прославили Бога 4:23-28
- 7. Затем эта группа верующих просила Бога воззреть на угрозы, высказанные в их адрес и дать им способность проповедовать со всей смелостью 4:29-30
- 8. После молитвы они исполнились Святого Духа и продолжали говорить Слово Божье с дерзновением 4:31
- Б. Двенадцать апостолов арестованы и избиты Дн.5:17-42
  - 1. Апостолы были арестованы за то, что говорили об Иисусе 5:17-18
  - 2. Когда они ночью были в тюрьме, явился ангел Господень и чудесным образом освободил их и повелел идти и проповедовать в храме, что они и исполнили 5:21
  - 3. Апостолов вновь схватили и представили их перед синедрионом 5:22-27
  - 4. Иудеи напомнили им, что уже предупреждали их не говорить больше об имени Иисуса 5:28
  - 5. Петр ответил Иудеям, что они должны повиноваться больше Богу, чем людям 5:29
  - 6. Петр хотел обличить иудейских лидеров, используя 3 главных момента 5:30-32
    - а. Иисуса, которого они распяли, Бог воскресил из мертвых 5:30
    - б. Иисус превознесен как Начальник (Вождь) и Спаситель, чтобы дать покаяние в грехах 5:31
    - в. Апостолы послушны Богу и поэтому имеют Святого Духа и являются свидетелями всего того 5:32
  - 7. И хотя иудеи желали убить апостолов за то, что они говорили, все же они не смогли этого сделать 5:33-39
  - 8. Иудеи снова велели бить Апостолов и снова предупредили их не говорить об имени Иисуса 5:40
  - 9. Апостолы ушли с радостью, почитая себя удостоенными получить бесчестие за Иисуса 5:41
  - 10. Апостолы продолжали учить и проповедовать Иисуса принародно в храме и по домам 5:42
- В. Побиение Стефана камнями и последствия гонений Дн.6:8-8:4
  - 1. Стефан отведен иудеями в синедрион, где лжесвидетели говорили против него 6:8-15
  - 2. Стефан рассказал пред советом об истории неверности Израиля (не защищая себя), но наоборот, говоря об отвержении народом Бога и посланных к Израилю 7:1-53
  - 3. Затем Стефан взглянул на небо и увидел Иисуса, стоящего одесную Бога 7:54-56
  - 4. Стефана вывели и побили камнями до смерти 7:57-58
  - 5. Умирая, Стефан молился о прощении тех, кто побивал его камнями 7:59-60
  - 6. Одним из результатов этого стало великое гонение на церковь в Иерусалиме 8:1-3; 9:1-2

- 7. Еще одним результатом гонений было то, что рассеявшиеся от гонения благовествовали Слово Божье 8:4
- Г. Иаков убит, Петр попал в темницу и чудесно освобожден Дн.12:1-19
  - 1. Царь Ирод арестовал некоторых верующих, чтобы сделать им зло 12:1
  - 2. Иаков, брат Иоанна был убит в результате этих гонений 12:2
  - 3. Когда Ирод увидел, что его действия приятны Иудеям, велел арестовать Петра 12:3-4
  - 4. Многие молились об освобождении Петра 12:5
  - 5. Бог освободил Петра из темницы 12:6-11
  - 6. Люди, которые молились о Петре, не могли поверить, что Бог действительно освободил его 12:12-16
  - 7. Петр рассказал всем присутствующим, что произошло 12:17
  - 8. В результате освобождения Петра стражников, охранявших апостола, предали смерти 12:18-19
- Д. Павел и Варнава вышли из Писсидийской Антиохи, потому что Иудеи преследовали их Дн.13:44-52
- Е. Павел и Варнава удалились из Иконии из-за угрозы избиения и побития камнями от язычников и Иудеев Дн.14:1-7
- Ж. Исцелив хромого, жители Листры подумали, что Павел и Варнава боги. После проповеди, из Антиохии и Иконии пришли иудеи и возбудили народ против Павла, побив его камнями и оставив умирать. На следующий день Павел ушел оттуда живым Дн.14:8-20
- 3. Павла и Силу избили палками и бросили в темницу в Филиппах за то, что Павел изгнал беса из служанки, которая имела духа прорицания. Результатом их пребывания в темнице стало то, что уверовал темничный страж и его семья. Павел и Сила радостно пели во время страданий Дн.16:16-40
- И. Иудеи в Фессалониках, возревновав, настроили толпу против Павла, так что он вынужден был оставить ту местность Дн.17:1-10
- К. Иудеи из Фессалоник пришли в Верию и возмутили местных иудеев, так что Павел вновь вынужден был покинуть те места Дн.17:10-15
- Л. Иудеи в Коринфе восстали против Павла без причин Дн.18:12-17
- М. Серебряник и подобные ремесленники Эфеса восстали против Павла, потому что он обратил многих людей от идолов. Павел вынужден был уйти оттуда Дн.19:23-20:1
- Н. Арест Павла, суд и его следование в Рим записаны в книге. Результатом его заключения стало усиленное распространение евангелия, а другие верующие, которые видели все это, укреплялись в своей вере (ср. Флп.1:12-14). Иудеи и их лидеры, язычники и римские правители, тюремные стражники и заключенные, а также многие другие слышали евангельскую весть от апостола Павла именно во время его заключения. В это самое время Павел написал послания, которые использовались для распространения евангелия и укрепления церквей во Христе Дн.21:27-28:31.

Существуют 4 основополагающих аспекта этих повествований. Первый: важно быть исполненным Святого Духа. Исполнение Духом дало гонимым и преследуемым силу совершать то, что они совершили и делать это со всей смелостью и дерзновением. Второй аспект: несмотря на то, что

им сказали больше не проповедовать об имени Иисуса, они отказались от этого и продолжали благовествовать. Они не могли не благовествовать о том, что видели и слышали. Третий аспект тесно связан со вторым: служение церкви не прекращалось во время гонений. Оно продолжалось даже перед лицом опасности. Другими словами, верующие, исполненные Святого Духа, продолжали совершать свое служение, несмотря на последствия, доверяя Богу результаты служения. Последний аспект: даже когда пришли гонения, то верующие радовались и прославляли Бога за то, что удостоились пострадать и перенести посрамление ради Иисуса.

Другие наблюдения включают тот факт, что Апостолы и Стефан безбоязненно говорили истину Иудеям о том, что они убийцы, которые распяли Мессию Израиля, - о том, как они противились Святому Духу и не следовали Слову Божьему. Несмотря на то, что это вызвало негодование и соответствующие последствия, все же благодаря исполнению Святым Духом они смело возвещали истину.

Еще одно наблюдение можно извлечь из повествования о Стефане. Когда Стефан говорил перед Иудейским синедрионом и был побит камнями, то Бог подал ему благодать, необходимую в обоих случаях (ср. Дн.6:15, 7:55-56). Божьей благодати достаточно на все обстоятельства (2Кор.9:8, 12:9): как на времена гонений, так и в момент смерти – результат гонений (ср. Пс.22:4).

Также из этих отрывков Деяний мы видим, что среди гонений евангелие продолжало расти, и церкви продолжали возрастать. Гонения не способны скрыть Бога и Его планы: никто и никакая ситуация не может остановить Его. Бог будет продолжать призывать Своих из этого мира к Себе.

Следующее наблюдение заключается в том, что Бог Сам управляет последствиями гонений. В одном случае Иаков был предан смерти, в другом случае Петр был освобожден и продолжал свое служение. Даже в жизни Павла, иногда он был в заключении и избит, даже побит камнями, а в другое время он, зная о возможности гонений, направлялся в другие, более безопасные места. Бог все контролирует и всем управляет, Он знает, что человек может перенести, а что нет. Бог также знает, чего Он хочет достичь в каждой ситуации.

И последнее наблюдение о том, что сатана старается препятствовать Евангелию. Он возбуждает своих слуг устраивать гонения, клеветать или пытаться разрушить Церковь Христову; однако, в конечном счете ему это не удастся. Только Иисус является единственным Победителем вместе со Своими последователями. Сатана может создавать иллюзию победы в отдельных сражениях, но он уже потерпел поражение на кресте.

### VII. Отрывки, в которых описываются гонения (страдания)

А. Христос – Мф.2:13; Мф.12:14, 24 Mp.3:22; Лк.6:11; 11:15. Мф.16:1 Мф.26:3, 4, 14–16 [Mp.14:1; 14:48.] Мф.26:59; Мф.27:25–30, 39–44 Mp.15; Ин.19. Мр.3:6, 21; Мр.15:34 Мр.16; 17. Лк.4:28, 29; Лк.7:34 Мф.11:19. Лк.11:53, 54; Лк.12:50 Мф.20:22. Лк.13:31; Лк.19:14, 47 Мр.11:18. Лк.20:20

Мф.22:15; Мр.12:13. Лк.22:2–5, 52, 53, 63–65 Мф.26:67; Мр.4:65. Лк.23:11, 23 Мр.15:14. Ин.5:16; Ин.7:1, 7, 19, 20, 30, 32; Ин.8:37, 40, 48, 52, 59 Ин.10:31. Ин.10:20, 39; Ин.11:57; Ин.14:30; Ин.15:18, 20, 21, 24, 25; Ин.18:22, 23, 29, 30; Ин.19:6, 15; Дн.2:23; Дн.3:13–15; Дн.4:27; Дн.7:52; Дн.13:27–29; Евр.12:2, 3; 1Пет.4:1 (Прим: Эти ссылки взяты из англ. тематической Библии "The New Nav's Topical Bible," соругідht 1994 by logos Research Systems)<sup>8</sup>

- Б. Павел 2Кор.11:23-28; Дн. 9:16, 23–25, 29; Дн.16:19–25 Дн.2:24; Дн.20:22-24; Дн.21:13, 27-33; Дн.22:22–24; Дн.23:10, 12-15; Рим.8:35–37; 1Кор.4:9, 11-13; 2Кор.1:8–10; 2Кор.4:8–12; 2Кор.6:4, 5, 8–10; 2Кор.11:23–27, 32, 33; 2Кор.12:10; Гал.5:11; Гал.6:17, 1Фес.3:4. Флп.1:30; Флп.2:17, 18; Кол.1:24; 1Фесс.2:2, 14, 15; 2Тим.1:12; 2Тим.2:9, 10; 2Тим.3:11, 12; 2Тим.4:16, 17 (Прим: Эти ссылки взяты из англ. тематической Библии "The New Nav's Topical Bible," соругіght 1994 by logos Research Systems)
- В. Фессалоникийцы 1Фес.1:6-7; 2:14
- Г. Евреи Евр.10:32-34; 11:35-40
- Д. Церковь в Смирне Отк.2:8-11

VIII. Советы и рекомендации руководителей церкви, которые перенесли гонения

А. Санди Бванхот, пастор из Нигерии, которого избивали за его веру, друзей которого убили за их веру в северной части Нигерии, - он сказал: Нашей плоти свойственно защитить себя. Но мы не так должны реагировать. Нужно быть готовым умереть. Неверующие этого понять не могут. Идите смело, как только можете идти. Исполняйтесь Святого Духа. Будьте послушны Писанию. Повинуйтесь Богу. Он сильный и могущественный. Он может спасать людей. Делайте, что должны делать и доверяйте Богу. Бог будет употреблять пролитие крови. Нам нужно быть готовым жить или умереть. Дух Божий будет вести вас, как Он вел Павла. Не существует конкретных планов для каждой отдельной ситуации, нужно принимать каждый случай как он есть. Каждая ситуация своеобразна. Бог пошлет благодать во время мучений или смерти, либо Сам вмешается. Вы получите Его благодать в нужное время. Вы не одни. Бог даст вам силу. После гонений больше людей придет в церковь. Братья и сестры гонимой церкви должны помагать друг другу и быть едиными, церковь должна делиться ресурсами. Различные группы или деноминации должны отложить различия, чтобы помогать друг другу. Что происходит с одной группой (церковью), может произойти с другой.

## Б.Пастор Виталий из Украины советовал:

- 1. Поделитесь с церковью информацией о встречах с властями
- 2. Когда вас пригласят в офис, никогда не говорите о политике или правителях
- 3. Не доносите на других служителей
- 4. Посвятите свою жизнь и вашу семью Христу целиком и полностью
- 5. Не отрекайтесь от Христа

6. Когда позовут в офис, благовествуйте о Христе

7. Не бойтесь убивающих тело, но немогущих убить душу

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Подобная Библия существует на русском языке – «Тематическая Библия с комментариями» (прим. пер.)

- В.Пастор Павел из Украины советовал:
  - Единство действительно важно. Люди должны держаться вместе. Не должно быть никаких секретов. Если пастора или члена церкви побуждают дать взятку, если его запугавают власти, то нужно сказать церкви, чтобы церковь все знала. По одному люди могут упасть, но если вся церковь стоит вместе, то их не легко поколебать.
- Г. Еще один украинский пастор советовал: Когда встречаешь гонения, нужно:
  - 1. Помнить Божьи обетования («Он всегда с нами на всяком месте»). Его обетования вдохновляют и укрепляют нас в любых жизненных обстоятельствах.
  - 2. Доверить всю свою жизнь Богу.
  - 3. Пребывать в молитвенном общении с Ним.
- Д. Другой украинский пастор советовал:
  - 1. Нужно иметь молитвенное общение среди служителей и ответственных лидеров в гонимой церкви.
  - 2. Учить членов церкви молиться за гонителей и благословлять их.
  - 3. Направлять усилие всей церкви на благовестие через добрые дела.
  - 4. Активизировать молодежь на молитву в малых (домашних) группах.
  - 5. Ободрять церковь проповедуя на темы:
    - «Господь усмотрит» (Быт.22:8)
    - «Избавление Господне» (Исх.14:13)
    - «Все могу в укрепляющем меня Иисусе Христе» (Флп.4:13)
    - и другие подобные
- Е. Украинский пастор советовал:
  - 1. Будьте открытыми перед Богом и братьями.
  - 2. Не бойтесь врага, потому что наш Бог всемогущий Бог.
  - 3. Будьте верными Господу, а Он верный.
- F. Когда спросили Пастора Виталия Козубовского о евангелизме, общении и ученичестве верующих во время гонений, вот что он ответил:
  - 1. Как удавалось его церкви благовествовать во время гонений и не быть преследуемым?
    - Поскольку заниматься благовестием было трудно, то большинство новообращенных было из христианских семей. Главным было личные отношения. Из-за этого люди не могли доверять друг другу, они были очень осторожны в том, с кем знакомиться перед тем, как свидетельствовать. Бог открывал верующим, кому свидетельствовать перед тем, как предоставлял им эту возможность, так же, как Он это делает и сегодня. Единственное отличие в том, что массовый евангелизм и благовестие от двери к двери или что-то подобное не разрешалось. Наверное, невозможно было благовествовать, чтобы об этом не узнали. Даже если христиане и не благовествовали, их все равно увозили в правительственные учреждения и допрашивали.
  - 2. Как вы продолжали общения так, чтобы не быть замеченным? Если говорить о времени гонений, то надо сказать, что было много страха и множество ограничений. Всегда оставался риск и у нас не было какой-то системы принципов или предложений, «как не быть схваченным». Наоборот, это было время, когда надо было принимать решения мгновенно в конкретной ситуации, ища Божью волю в молитве и используя мудрость служителей церкви.

Общение является неотъемлемой частью жизни верующего, поэтому верующие все равно искали общения, потому что все это понимали и об этом проповедовали. Даже, когда общение должно было проходить тайно в лесу или на кладбище, верующие понимали важность молитвы, для того, чтобы решить, как лучше проводить общения. Поэтому церковь со служителями молились об этом. Были случаи, когда верующих все равно вылавливали, потому что у властей были свои шпионы среди верующих.

3. Как проходило ученичество (обучение) верующих во время гонений так, чтобы не быть пойманными? Личные общения, наставничество и малые группы – это были те сферы, где каждый знал друг друга, устанавливал доверительные отношения и подотчетность. Движение малых групп и наставничество «один на один» не является чем-то новым в служении. Это библейский способ и его нужно использовать во время гонений. В те времена обучение состояло из ночных собраний на кладбище, где изучали Библию, обучались, как проповедовать и совершать служение. Было страшновато, но никто нас не беспокоил. Следующий шаг – двоякий: 1) верующие находили способ тайно встречаться малыми группами. 2) служители церкви делали все, что можно, чтобы церковь была открыта и верующие могли собираться. Когда-то это проходило, а когда-то – нет. Для заметки: наша церковь существовала 35 лет без собственного здания. Мы арендовали здание у адвентистов. До этого у нашей церкви было 3 здания, которые отобрали власти. Ни одно из них нам так и не вернули. Поскольку было запрещено собираться вне здания церкви, их отобрали у нас по следующей причине – «чтобы прекратить существование церкви».



## Жены пасторов знают и радость, и боль

Жены пасторов знают и радость, и боль Автор Джо Грэй Специально для Standard Из журнала The Baptist Standard magazine, Даллас, Техас

«Разыскивается женщина для безвозмездного служения. Должна обладать способностью безропотно выполнять функции секретаря, музыкального руководителя, детского работника, уборщицы, помощника президента и сборщика средств. Готовность работать по требованию 24 часа в сутки обязательна. Кулинарные способности приветствуются. Хорошее чувство юмора поощряется».

Во многих церквах эти слова являются неписаными должностными обязанностями жены пастора. Жена пастора – это, наверное, единственная профессия, у которой нет настоящих должностных инструкций, но которая считается жизненно важной для успеха ее супруга.

Юристы не зависят от своих жен в деле защиты клиентов. Доктора не нуждаются в присутствии своих жен в операционной. Но во многих церквах пастору нужна его жена в служении.

Жены пасторов иногда находят, что у них не только нет должностных инструкций, но даже нет личности.

«У меня есть имя и оно не 'Жена пастора'», – сказала жена одного служителя, выражая свою неудовлетворенность тем, что ее отождествляют с профессией мужа так, как не отождествляют других женщин.

«Как только меня представляют как жену пастора, я знаю, что меня будут считать как некое приложение, которое заполняет пустоту и подает кушать, когда в этом возникнет необходимость», — сказала эта женщина, попросившая не называть ее имя.

Другие жены пасторов находят радость в том, что некогда считали тяжелой обязанностью. Лиза Ньютон была женой пастора около 14 лет. В настоящее время она преподает в Воскресной школе.

«Когда я приступала к служению, я считала себя непригодной для преподавания, – объяснила она. – Сейчас я делаю это по зову сердца».

Руфь Мак-Кей, еще одна жена пастора, ощутила ясный призыв от Бога стать женой пастора, когда ей было 14. В настоящее время она также находит удовлетворение в преподавании детям в церкви.

Руфь прожила со своим мужем 50 лет. И она до сих пор уверена в своем призвании к служению. «Бог открыл это мне», – сказала она.



«Вы должны желать и быть способными откликнуться на Божий призыв, – сказала Руфь Мак-Кей. – Я больше делала то, что хотел от меня Бог, чем то, что хотела церковь».

Однако зачастую очень трудно изменить устоявшиеся представления о том, что должна делать жена пастора.

Лиза Ньютон сказала, что никогда не забудет того, как однажды член небольшой общины спросил ее, играет ли она на пианино или поет. Когда она ответила, что не умеет ни того, ни другого, то услышала вопрос: «Так что же ты умеешь?»

«Люди просто исходят из предположения, что пастор проповедует, а ты должна петь и (или) играть на пианино, – продолжала Лиза. – Это часть роли, и исполнение этой роли часто ожидают от жены пастора».

«Иногда это ожидание становится частью собеседования о приеме на пасторское служение, если церковь, принимая пастора, ищет 'полный комплект'», – сказала она.

По словам Лизы, самым тяжелым для нее как жены пастора, была потеря ее собственной индивидуальности.

«Меня знают как маму Бруклин и Бриттана и как жену пастора. Но я не против, чтобы меня называли Лизой».

«Жизнь жены пастора временами может быть одинокой», – сказала Лиза, объясняя, что она и другие жены пасторов живут такой жизнью, которая, по своей природе, ограничивает близкие дружеские отношения.

«Ты окружена людьми и в то же время часто одинока, – объяснила она. – Я думаю, это является причиной того, почему жены многих пасторов впадают в депрессию и становятся замкнутыми. Все мы нуждаемся в ком-то, с кем бы могли быть искренними и поделиться своими чувствами – в ком-то, кто бы понимал».

В то же время жена пастора не может довериться женщинам в церкви в семейных вопросах, потому что эти же женщины обращаются к ее мужу, когда сами сталкиваются с подобного рода проблемами.

«Ты должна служить служителю, но нет никого, кто послужил бы тебе», – сказала молодая жена одного пастора, которая не пожелала назваться. Она боится, что поделиться своими настоящими чувствами означает пойти на слишком большой риск.

Другая молодая жена пастора согласилась с этим, но добавила, что иногда бывают ситуации, когда важно поделиться с кем-то другим.

«Я заметила, что пребывание в служении автоматически помещает тебя в своего рода аквариум, – сказала Мелисса Адамс, бывшая женой пастора менее чем два года. – Люди всегда ищут к чему бы придраться и рано или поздно находят, потому что мы все люди».

В этих словах звучат отголоски того же чувства одиночества, которое испытала Лиза Ньютон.

«Это чувство одиночества может вскоре позволить сомнениям о самой себе вкрасться в нашу жизнь, – сказала она. – И мы уже не чувствуем, что хорошо справляемся со своей ролью. Наш труд не всегда производит ощутимые результаты. Это само по себе может заставить нас усомниться в своей ценности».

Руфь Мак-Кей, наоборот, сказала, что она и ее муж всегда были частью общины, в которой они служили, и это никогда не позволяло им ощущать недостаток друзей или чувствовать себя одиноко.

«Я вспоминаю слова одного старого члена церкви что 'Быть одиноким – это грех', – сказала Руфь. – Я склонна согласиться. Я читаю. Я разговариваю с

цветами. Я даже разговариваю со своими пальцами, если есть такая нужда».

Дженни Мейфилд вышла замуж за моряка, который в то время не проявлял никакого интереса к служению Богу. Но Бог трудился в жизни ее мужа, и в настоящее время он служит пастором. И сейчас как жене пастора ей приходится приспосабливаться к ожиданиям, которые превышают ее способности.

«Я совершенно не подхожу к тому, чтобы планировать приемы и отвечать за них, а также выполнять массу других функций, — объяснила она. — Вначале это меня пугало, но я обнаружила, что Бог всегда благословляет меня женщинами, которые умеют очень хорошо справляться с этим».

Шарон Эскобар, которая сейчас уже вдова, была женой пастора больше 40 лет. Ей было 16 лет, когда она вышла замуж за служителя.

«Я была такой молодой и неопытной, что моей величайшей проблемой была я сама, – сказала она. – Я не могла уснуть ночью и беспокоилась о том, что своим невежеством я разрушу жизнь мужа».

Сейчас Шарон осознает, что жена пастора – это, прежде всего, человеческое существо с такими же желаниями и потребностями, как и любая другая женщина. Однако она знает членов общины, которые не всегда признают этот факт.

«Я убеждена, что наши ожидания относительно служения и убеждение, что от нас как жен пасторов ожидают определенных действий, могут привести ко многим расстройствам», – сказала Шарон, вспоминая как в молодости ей приходилось участвовать во всех аспектах церковной работы.

«Это привело к тому, что я стала измотанной женой и матерью, – продолжала она. – Постепенно я поняла, что если хочешь иметь что-то стоящее, в жизни должен быть баланс».

«Чтобы быть успешной женой служителя, необходимо подставлять 'другую щеку', как говорится в известной притче», – добавила Руфь Мак-Кей.

«Я проглотила много боли, – сказала она. – Однако лучше принять критику, нежели развалить церковь. Меня критиковали за дружеские объятия, но если я могу обнять, то это та вещь, которую я могу сделать, чтобы что-то изменить».

Сэнди Брукс также научилась справляться с обидными словами, которые люди высказывали ей как жене пастора. Она служила бок о бок со своим супругом-пастором в течение 28 лет.

Она стремится считаться со сказанным и не позволить словам сбить себя с ног. «Негативные замечания обычно исходят от незрелых христиан», - объяснила она.

«Ключ к выживанию в подобных ситуациях заключается в том, чтобы иметь мир и покой, – добавляет Сэнди. – Мы должны иметь мир в наших отношениях с мужьями. Мы должны иметь мир в наших отношениях с церковью, Богом и самими собой».

И это возвращает нас обратно к призванию.

«Я считаю, что быть женой пастора – это такое же призвание, как и призвание к проповеди, – сказала Сэнди. – Это призвание, а не выбранная профессия».

Она настаивает на том, что в этом путешествии нужно находить радость.

«Когда видишь, что в жизни других людей все изменяется к лучшему, это помогает нам двигаться дальше, — сказала Сэнди. — В служении люди приходят к нам за помощью и утешением. Если все вокруг меня идет не слишком хорошо, но я могу помочь одному человеку, это поднимает дух». (Разрешение для перепечатки: Feb. 21, 2007; Marv Knox)

#### ОБ АВТОРЕ

Рэнди воспитывался в католической семье в Соединенных Штатах. Еще в детстве он начал ставить существование Бога под сомнение, а в молодые годы уже считал себя атеистом. В результате бесед с другими людьми о Христе Рэнди стал сомневаться в своих убеждениях. Как следствие, размышляя над утверждениями об Иисусе, он начал читать Новый Завет и части Ветхого Завета. Осознав, что Иисус был Тем, Кем Он называл Себя, Рэнди понял, что должен быть и Бог. 18 августа 1982 года он доверился Иисусу как своему Спасителю.

Примерно через год после своего обращения Рэнди начал молиться о советских верующих, находившихся в узах за веру. В это же время у него появилось желание отправиться в Советский Союз и работать с пасторами. Однако возможность осуществить эту поездку выпала лишь одиннадцать лет спустя. Закончив учебу в библейском колледже и совершая служение пастора, Рэнди впервые приехал в Украину. Два года спустя он приехал опять и преподавал две недели в России, а затем две недели в Украине. Это служение помогло Рэнди лучше понять Божье конкретное водительство в его жизни. В июле 2001 года Рэнди со своей семьей, женой Анетт и четырьмя детьми (Ильей, Иеремией, Лукой и Тавифой), переехал в Киев, где они ко времени написания этой книги прожили уже почти семь лет.

Во время служения в США Рэнди временно выполнял обязанности пастора в двух небольших церквах, нуждавшихся в помощи. Затем в течение более восьми лет он нес служение старшего пастора в Библейской церкви Барк Ривер, в Мичигане. На протяжении десяти лет (1990-2000 гг.) он также сотрудничал с Bible Related Ministries – организацией, помогающей церквам в различных вопросах: от поиска проповедников или пасторов до посреднической помощи в разрешении церковных споров.

Рэнди имеет техническую степень в электронных технологиях, а также полученные в Библейском институте Муди (г. Чикаго) степень бакалавра библейских наук и степень магистра служения.

Чрезвычайно важно иметь динамичную церковь, которая развивается, принося славу Богу. Это должно быть задачей пастора и пресвитеров существующих церквей; это должно быть задачей евангелиста (основателя новой церкви или миссионера), когда он создает новые церкви, будь то в своей стране или за рубежом. Цель этого руководства – помочь руководителям церквей переосмыслить вопросы:

- Почему существует церковь
- Задачи и цель церкви
- Почему так важна церковная структура
- Кто должен руководить церковью
- В каких служениях должна принимать участие церковь
- Роли женщин в церкви
- Духовное хождение пастора, его семья, служение проповеди и учения
- Дополнительные темы

Многие главы этой книги заканчиваются практическими вопросами для пасторов, пресвитеров и евангелистов. Эти вопросы помогут им применить полученную информацию в их служении. Вопросы были составлены, чтобы помочь им произвести оценку своего служения, либо утвердив их в том, что они делают в настоящее время, либо помогая им по-другому подойти к своему служению, чтобы добиться лучших результатов.

Главная цель этого руководства состоит в том, чтобы представить надкультурные принципы, которые читатель мог бы применить к своему конкретному контексту. Надкультурные принципы – это повеления Писания, которым должна следовать церковь. Культура образует контекст, в котором они применяются. Отсюда следует, что задача читателя состоит в том, чтобы применить Слово Божье в своей культуре таким образом, чтобы она не затмила или не стала более важной, чем библейские повеления. В то же время читателю необходимо понимать мир, в котором он живет, потому что он должен интегрировать надкультурные принципы в свою культуру таким образом, чтобы его церковь была библейской и отвечающей на насущные нужды людей.

## ИНФОРМАЦИЯ ДЛЯ КОНТАКТА

Автор живет в Украине с 2001 года и готов к проведению учебных семинаров с использованием этого материала для групп пасторов, пресвитеров и евангелистов во всех странах СНГ. Он также постарается ответить на все вопросы, которые вас интересуют. Вопросы присылайте в электронном виде или по адресу:



Рэндэлл Хиллибрэнд п/я 52 Киев - 175 УКРАИНА 02175

E-mail: randy.hillebrand@crossworld.org

Телефон: +380 (67) 235-93-10